


TERESA GISBERT

La Paz, Bolivia, 2007

UNIÓN LATINA



Cubierta: Danzantes. Melchor María Mercado 1859.

Cortesía Archivo y Biblioteca Nacional. Sucre, Bolivia.

Libro publicado por la Unión Latina

Producción General: Norma Campos Vera

Coordinación: Denisse Aguilar

Diseño gráfico: Fátima Gutiérrez

Impresión: Artes Gráficas Sagitario

Depósito Legal: 4 - 1 - 2229 - 07

Copyright © Unión Latina

Todos los derechos reservados

La Paz, Bolivia, 2007



Norma Campos Vera
Directora del IV Encuentro Internacional sobre Barroco
Representante en Bolivia de Unión Latina

l IV Encuentro Internacional sobre Barroco, dio lugar a que se reflexionara
y se debatieran temas relacionados a la Fiesta barroca, en sus diferentes
ámbitos.

Es así, que tenemos el agrado de presentar un reciente trabajo de investigación,
que nuestra destacada historiadora Teresa Gisbert realizó sobre la Fiesta en el
Tiempo, plasmado en la presente publicación.

Temas como la fiesta en el tiempo, la arquitectura efímera, el control de lo
imaginario a través de la teatralización de la fiesta y Rubens, Calderón de la
Barca y la simbología barroca, son las áreas que la Arq. Teresa Gisbert enfoca
de manera profunda y analítica.

Estoy segura que este aporte se constituirá en una importante contribución al
campo de la investigación en cuanto se refiere al patrimonio cultural, especialmente
inmaterial. Permitirá ser un instrumento de consulta, así como lo fueron sus
anteriores publicaciones, que no sólo se difundieron en Bolivia, sino en varios
países de América.

Tanto Teresa Gisbert como José de Mesa han sido pioneros en la investigación
del patrimonio cultural de los siglos XVI al XVIII,  que actualmente enriquecen
el acervo cultural de Bolivia. Hoy por hoy, este trabajo de aproximadamente 50
años, es la base para futuras investigaciones en la materia, y más aún, para la
preservación de bienes culturales del periodo mencionado.

Una vez más quiero agradecer a la Arq. Teresa Gisbert por la posibilidad que
nos da de tener acceso a su amplio conocimiento a través de esta publicación,
que estoy segura será de gran interés del público.





15

16

17

20

31

33

34

34

13LA FIESTA EN EL TIEMPO

ELEMENTOS FORMALES

REPRESENTACIONES

LA DANZA, LO QUE QUEDA Y LO QUE CAMBIA

LA “MORENADA” DE ORURO

LOS DIABLOS DE ORURO Y PAUCARTAMBO

DANZAS INDÍGENAS SIN HUELLA CRISTIANA U OCCIDENTAL

LO QUE NO CAMBIA

LA ARQUITECTURA EFÍMERA

INTRODUCCIÓN

PARTES CONSTITUTIVAS DE LA “FIESTA” Y ELEMENTOS FORMALES

ARQUITECTURA, PINTURA Y ESCULTURA Y SU RELACIÓN CON EL ARTE EFÍMERO

DESCRIPCIÓN DE ALGUNAS FIESTAS

TESTIMONIOS PICTÓRICOS

LOS CARROS TRIUNFALES EN LA PINTURA ALEGÓRICA

ARCOS Y ALTARES

FUEGOS ARTIFICIALES Y OTRAS MANIFESTACIONES

22

26

28

35

39

41

43

44



EL CONTROL DE LO IMAGINARIO:

LA TEATRALIZACIÓN DE LA FIESTA

EL DRAMA COMO TRANSMISOR DE IDEAS

EL TEATRO BREVE EN LAS MASCARADAS

LA PRESENCIA DEL OTRO EN LAS FIESTAS: INDIOS, NEGROS, TURCOS Y  JUDÍOS

TEATRO, DANZAS Y PROCESIONES EN HONOR A LA VIRGEN

LA BATALLA ENTRE ÁNGELES Y DEMONIOS

DIOSES Y SANTOS COMPARTEN LA ESCENA

LA PROCESIÓN DE CORPUS EN CUZCO EN VIVO

LA HISTORIA INDÍGENA

EL ESTRADO: CARROS Y ALTARES

RUBENS, CALDERÓN DE LA BARCA

Y LA SIMBOLOGÍA BARROCA

INTRODUCCIÓN - SÍNTESIS

LOS CARROS TRIUNFALES Y EL APARATO TEATRAL

LA OBRA DE CALDERÓN DE LA BARCA EN EL VIRREINATO DEL PERÚ

LOS TRIUNFOS DE RUBENS

LOS CARROS TRIUNFALES EN LA PINTURA VIRREINAL

EL AUTO SACRAMENTAL: EL VALLE DE LA ZARZUELA DE CALDERÓN

BIBLIOGRAFÍA

47

49

50

52

53

54

58

59

61

63

65

67

68

70

71

72

72

77



a presente publicación reúne cuatro trabajos en torno a la fiesta barroca
y su permanencia en el tiempo. Son cuatro puntos de vista que tienen
dos temas recurrentes: los “carros triunfales” y la “danza de los diablos”;
también se incide en los altares y en el aparato teatral. El primer

capítulo se escribió especialmente para el Encuentro Internacional sobre Barroco,
que se realiza en la ciudad de La Paz, los dos siguientes fueron escritos en la
década 1970-1980 y presentados en la Universidad Católica de Santiago de
Chile y en el simposio sobre “El arte efímero en el mundo hispánico”, organizado
por el Instituto de Investigaciones Estéticas de la Universidad de México.
Finalmente, la última parte se expuso en el “Simposio de Iconología” realizado
en Manchester con motivo del XLIV Congreso de Americanistas.

Son visiones un tanto distantes que reúnen un material gráfico difícil de obtener
dado que el carácter cambiante de la fiesta nos sorprende constantemente con
nuevas creaciones.

Agradezco a la Unión Latina y a su directora, Lic. Norma Campos por interesarse
tan especialmente en esta publicación. Así mismo, no puedo menos que recordar
los viajes y largos recorridos que he hecho junto a mi esposo, el Arq. José de
Mesa, que se empeñó en hacerme conocer tanto las tierras de Perú y Bolivia,
como las bibliotecas de España y los Estados Unidos, gracias a lo cual he podido
llevar adelante estos trabajos.

Teresa Gisbert



Anónimo “Danzantes” de la fiesta de Corpus en
Chuquisaca. Siglo XVIII. Museo Soumaya, México.











15LA FIESTA EN EL TIEMPO

l arte que conforma el escenario donde el hombre
barroco transcurre es de dos clases: un arte perenne
basado en la arquitectura, pintura y escultura, y
un arte efímero y pasajero –no menos importante

que el anterior– conformado por las fiestas, los duelos, la
moda y la comida. No estaría completa nuestra imagen del
barroco si prescindiéramos del arte perecedero de las fiestas
donde la mutabilidad del hombre, la brevedad de la vida
y el desengaño constante fueron la tónica del diario vivir.

Las tres fuentes que nos permiten reconstruir, con cierta
aproximación, el arte cambiante de las fiestas, son:

a) las descripciones literarias y documentos escritos,
b) las pinturas sobre el tema,
c) el folklore.
Los elementos formales que se usaron para enmarcar

las fiestas, por su importancia y calidad, deben ser consi-
derados obras de arte. Construidos para durar escasos días
y, a veces horas, fueron reflejo de la arquitectura y moda
literaria de su tiempo, y a su vez incorporaron elementos
perecederos, como frutas y animales, al repertorio ornamen-
tal de las artes tradicionales. Las fiestas, con la alteración
consiguiente debida al paso de los años, han llegado hasta
nosotros en forma de folklore. Los elementos formales de
las fiestas son: arcos, altares, carros triunfales, y fuegos
artificiales. Estos elementos realzan la escena de calles y
plazas donde actúan los participantes: máscaras que se
muestran a través de la danza y, ocasionalmente, representan
loas, diálogos y obras teatrales.

ELEMENTOS FORMALES

Nada tan perecedero como las luminarias y los fuegos
artificiales que suelen formar parte de las fiestas. Hace
algunos años en un pueblo cercano a Cuzco (Zurite) constru-
yeron un armazón de fuegos artificiales que representaba
una capilla posa. Estas capillas solían levantarse, en mam-
postería, en los atrios de los templos y en ellas hacían un
alto las procesiones para rendir homenaje a la imagen que
era llevada en andas. En Zurite la Virgen ingresa a la posa
de caña hueca y pólvora, mientras los fieles rezan y cantan,
cuando la imagen se retira, la posa es encendida y desaparece
entre luces y humo. Cosa similar pasa con los arcos (figs.
1 y 2).

Los altares, que originalmente estaban dentro de las
posas y eran de madera tallada o mampostería, en las fiestas
son precarios y se levantan en las plazas y calles por donde
pasará la procesión. En Cuzco el altar que colocan frente
a la Catedral para Corpus se hace de espejería y papel de
colores (década de los setenta). En  Tarabuco (Sucre, Bolivia)
queda la “pucara” del “pujllay”, hecha de frutas y panes,
la cual es similar a los altares del siglo XIX que, como lo
testifica Marcoy, eran de frutos sobre armazón de palos.
En todo caso se trata de estructuras pensadas para durar
un solo día.

Tenemos, finalmente, los carros triunfales que formaban
parte de las procesiones de Corpus que podemos ver en la
serie existente en el Museo Virreinal de Cuzco1. Allí vemos,



16

no solo altares callejeros sino los carros de las diferentes
parroquias de indios presididos por sus respectivos caciques.
No sabemos si tales carros existieron tal como se los ve en
la pintura pues algunos copian los diseños del español
Caudí y pudieron hacerse solo para la serie pintada2 pero,
aunque no fueran como los representados creemos que
existieron, pues queda el recuerdo de ellos aun hoy, ya que
en Cuzco el día de Corpus se arma un carro utilizando un
camión revestido con frontales de plata. Sobre él se coloca
un templete también de plata que sirve de expositorio (figs.
3 y 4).

REPRESENTACIONES

Entre las representaciones andinas que forman parte
de la fiesta está la “Tragedia del fin de Atahuallpa” que
aún puede verse en el carnaval de Oruro3. Esta pieza,
originalmente escrita en quechua y castellano, también
tiene versiones solamente en quechua; la primera noticia
que tenemos es que fue representado en Potosí el año de
15904, Beyerdorff nos dice que hoy se representa en Cha-
llacollo (Oruro), y Silvia Rivera testifica haberla visto en
Yarvicolla5, la más conocida de Bolivia es la que trascribe
Jesús Lara procedente, según este autor, de Chayanta
(Potosí). Hay varias de estas obras que se representan en
Perú, como la de Cajamarca, y versiones históricamente
muy completas como la que publica Teodoro Meneses6.

Fig. 3. Lienzo atribuido a Basilio de Santa Cruz.
El “carro” de la Parroquia de Santiago con su
cacique, ataviado con insignias incaicas, a la
cabeza. Museo Virreinal de Cuzco.

Fig. 1. Zurite. La imagen de la Virgen se dirige
hacia la “posa” (capilla) de fuegos artificiales.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



17

La obra de Oruro, estudiada por Wachtel7, muestra a
los protagonistas: Pizarro y Atahuallpa con su corte, más
dos personajes, uno referencial que es Colón y otro que
presenta los deseos frustrados del pueblo cuando el rey de
España recrimina a Pizarro y lo castiga. Según la versión
que recoge Beltrán en Oruro el rey dice, refiriéndose a
Pizarro,:” este enviado cometió excesos increíbles, asesinando y
quitando la cabeza de un gran rey del nuevo mundo, el tal Pizarro
debe tener la misma suerte…”8. El presentar a Atahuallpa
degollado y no ahorcado, como lo fue en la realidad, hace
referencia al mito de “Incarri” que dice que cuando se una
nuevamente la cabeza al cuerpo del Inca degollado, éste
renacerá, y con él el Imperio9. Finalmente, la representación
está relacionada con la danza de los Incas que se baila
durante las fiestas.

LA DANZA. LO QUE QUEDA Y LO QUE CAMBIA

Para analizar los cambios en la vestimenta me valgo de
tres ejemplos basados en dibujos en el año 1859, realizados
por Melchor María Mercado que comparo con casos actuales,
en uno de los ejemplos tomo también referencia en un
dibujo de Guamán Poma de Ayala. Los casos son: Kallahua-
yas, Huaca-tocoris y el Kusillo.

Para los kallahuayas tenemos el dibujo del cronista indio
que los muestra cargando la litera del Inca y la Coya que
van de paseo. Visten Uncu y llevan una huincha con una
pluma. No sabemos cual era su aspecto durante el virreinato
pero en el siglo XIX se presentan con levita y sombrilla,
actualmente añaden lentes ahumados; en ambos casos el
único elemento identificatorio de su oficio (médicos itine-
rantes) es la chuspa (figs. 5, 6 y 7).

De los huaca-tocoris, de importación española, tenemos
los testimonios de Mercado y los actuales, y no difieren10.

El kusillo en Mercado está representado como un mono,
por supuesto haciendo monerías que es el actuar propio
del “kusillo”. En la versión actual tiene máscara y levita de
paño gris y un penacho de lana sobre la cabeza (figs. 8 y 9).

LA FIESTA EN EL TIEMPO

Fig. 2. Una “posa” estalla junto a la Catedral. Cuzco.

Fig. 4. Cuzco. Procesión de “Corpus” (año 1976),
“carro” montado en un camión y decorado con
frontales de plata. El templete está preparado para
recibir la custodia.



18

Fig. 7. Los callahuayas en la “procesión” del Gran Poder. La Paz en la
década de 1990.

Fig. 6. Los callahuayas llevando la litera del Inca. Guamán Poma de Ayala.

Fig. 5. Los callahuayas según un dibujo de Melchor María Mercado (año 1859).

LA FIESTA EN EL TIEMPO



19LA FIESTA EN EL TIEMPO

Fig. 9. Kusillo actual que ha
perdido su figura original pero
sigue haciendo “monerías” en
las diferentes festividades.

Fig. 8. Carnaval en La Paz. El kusillo en figura de mono, según un dibujo de Melchor María Mercado (año de 1859).



20

LA “MORENADA” DE ORURO

Los actuales “morenos” de Oruro llevan traje bordado
con hilos dorados sobre la casaca dieciochesca y debajo
tienen un amplio y tieso faldón a manera de pantalla,
también bordado. Sobre la cabeza un casco de minero
adornado con plumas, y en la mano derecha una matraca
que hacen sonar constantemente. Va un capataz, general-
mente blanco, con su látigo y, antiguamente, iba en lugar
del capataz o junto a él, el rey negro que casi ha desaparecido.
Supuestamente se trata de esclavos destinados al trabajo
de la minas de Potosí, tradición muy arraigada y difundida
actualmente por los medios de comunicación. Sin embargo
cabe preguntarse ¿se trata ciertamente de esclavos destinados
a la mina? La mayoría de los autores sobre folklore no
coinciden con esta versión. Millones nos dice: “La introduc-
ción de esclavos en las zonas de alta densidad indígena generó
situaciones muy diferentes a la experiencia antillana o centroame-
ricana. En primer lugar una serie de labores adjudicadas a los
esclavos eran más rentables si las ejecutaban los indígenas
americanos. Tal fue el caso de las minas. Esta situación fue
especialmente visible en los Andes, donde el Virrey Toledo( 1569-
81) organizó el sistema de “mitas” de servicio compulsivo y rotatorio
para la extracción de minerales en Potosí y Huancavelica…. lo
real es que el precio de los esclavos podía ser impagable si se
sumaba al riesgo de transporte… los riesgos de enfermedad y
fuga”11.

Los esclavos procedían de la costa occidental de África,
especialmente de Guinea, Congo y Angola, los que una vez
comprados por los rescatadores a los jefes africanos los
reunían en la isla de Goré para venderlos a los traficantes
portugueses, ingleses y holandeses que eran los que tenían
permiso de la corona española para este tipo de tráfico con
las Indias. La carga humana se remataba en Lima y en
Buenos Aires  y de allí tenía que subir a Potosí, ya sea de
mano en mano, o en tropas de varias “piezas” (que ese era
el nombre que se daba a los esclavos). El largo viaje lo hacían
a pie pues nadie ponía mulas para el transporte de estos
desdichados. Los que llegaban a Potosí eran muy caros y
nadie iba a arriesgar el capital invertido llevando al esclavo
a las bocaminas, dado que los indígenas trabajaban prácti-
camente gratis pues estaban sujetos a la mita y solo se les
reconocía una pequeña cantidad para la comida. Finalmente,
el traje de la “morenada” de Oruro es más propio de un
lacayo del siglo XVIII que de un esclavo. Donde sí había
esclavos negros era en la Casa de la Moneda de Potosí y
estaban encargados de los hornos12.

Si no eran mitayos, cabe preguntarse ¿qué eran?. Según
Beltrán que escribe sobre el tema hace cincuenta años, dice

que se trataba de esclavos utilizados en los lagares. La
“morenada”, según este autor tenía un relato, que hoy
desconocemos, y canciones de las que transcribe algunas13.
En fragmentos de éstas leemos:

A
Cuatro negros principales
Los más nobles de Guinea
Comencemos a cantar
Las grandezas de María.

Salve reina del Socavón
Madre de Dios poderosa
…….
…somos negros del Congo
Buscando la religión
A tu Hijo soberano
Clamamos la salvación.

B
Ya la viña está vacía
Y el lagar está lleno
Comencemos a pisar…….
Pisa, pisa, compañero
Pisaremos con valor
En la viña de María………
Afirmemos bien los pies
Para cantar y bailar
…..
Pisa, pisa, negro viejo
Cabeza de chirimoya
……….
El pan se ha convertido
En el cuerpo de Cristo
Y el vino se ha convertido
En la sangre de Cristo…  (fig. 10).

Es evidente que los versos están incompletos, reescritos
y llenos de interpolaciones, pero dan una idea de la temática:
en el primer verso seleccionado se considera la procedencia
de los esclavos y en el segundo, el sentido místico de la
temática que alude a la Eucaristía. Beltrán nos muestra la
relación del vino con los esclavos y con la Virgen, y explica
el paso acompasado y pesado de los bailarines. La misma
explicación de los esclavos en el trabajo del lagar la encon-
tramos en Perú ya que refiriéndose a los negritos de Lucanas
Michelle Bigheno dice: “los pasos del baile representan la pisa
de uvas que éstos tenían que realizar” y Romero, refiriéndose
a los bailes de Lucana y Oruro, dice: “Aunque la vestimenta
y algunos significados son distintos, sigue siendo una dramatización
de los esclavos negros pisando uvas bajo el control directo del

LA FIESTA EN EL TIEMPO



21

caporal”14. Ciertamente se utilizaron negros para la produc-
ción de vino en la costa del Perú pero en Bolivia trabajaron
en la recolección de caña de azúcar y en el cultivo de la
coca, en los Yungas de La Paz. María Luisa Soux supone
que la relación de los esclavos con la producción de vino
es una tradición peruana transferida a Bolivia15. En todo
caso tanto ella, como Millones, Romero, Bigheno,y otros
investigadores, desechan el que la danza de los morenos
represente a los esclavos destinados a las minas de Potosí.

María Luisa Soux, refiriéndose a la fiesta de Santiago
en el pueblo de Guaqui, donde la “morenada” es la danza
principal, y los “morenos” cargan con el Santo, los propone
como sustitutos de los “moros” quienes tradicionalmente
acompañan a Santiago, vencedor de los musulmanes en
las guerras de reconquista. Es evidente que la figura del
“turco” se había diluido, y aunque fue muy popular su
representación en los andes después de la batalla de Lepanto,
en el siglo XIX el “moro” y el  “turco” habían desaparecido,
es así que Santiago no está junto a los musulmanes vencidos,
sino junto a un grupo de “morenos” que en la mente del
indígena han tomado el lugar de los moros.

Soux concluye diciendo: “Esta forma de como los ‘vencidos’
terminan bailando para quien los venció muestra la complejidad
del universo mental del dominio colonial”. Explica que la relación
entre españoles e indios, cristianos y moros, ángeles y
demonios, “nos remite a una conquista constante que es recons-
truida a través de formas específicas de representación. Esta
conquista, sin embargo, no es recordada en la memoria colectiva
únicamente como una forma de imposición violenta, se manifiesta
también como un ‘juego de conquista’ que diluye en el baile la
violencia inicial”.

Finalmente, no es fácil de explicar la presencia de un
rey africano junto a los esclavos. En el cantón Mururata de
los Yungas de La Paz, para la Pascua, se realizaba hace
algunas décadas, una fiesta donde después de la misa tenía
lugar una procesión con el “Rey Bonifaz” en andas16. La
voz popular decía que era recuerdo de los antiguos reyes,
o jefes de tribus. Esta versión no es muy convincente, y el
único dato antiguo sobre un “rey negro” lo pone Arzans
y Vela, refiriéndose al recibimiento que le hicieron al
Arzobispo de Charcas, Diego Morcillo de Auñón, cuando
pasaba por Potosí en 1716. Allí se muestra al rey etíope con
su corte, junto al Inca y su corte, y junto al gran Turco y
al emperador de la China, más todos los reyes españoles.
Así los africanos formaban parte del mundo globalizado
que los potosinos vivían. El texto de Arzans dice: “seguían
después los etíopes con su rey coronado, con muy preciosas galas
y jaeces”17. Se recoge el recuerdo de un rey africano que con

el tiempo termina acompañando a los esclavos “morenos”
junto al capataz que los vigila. Se mezclan cortesanos con
esclavos, altivos etíopes con negros procedentes de Guinea
y del Congo, y todos forman parte de ese mundo lejano
que es África, presente en los andes mediante la “máscara”.
También hay un fondo religioso en estas danzas pues
muchos bailes afro-americanos festejan el día de los Reyes
Magos, bailando en honor a Baltasar, que supuestamente
es el rey mago negro.

LA FIESTA EN EL TIEMPO

Fig.10. “Moreno” de Oruro.



22

LOS DIABLOS EN ORURO Y EN PAUCARTAMBO

De las danzas que muestran la lucha de los demonios
contra los ángeles encabezados por San Miguel, ninguna
tan espectacular como la que se baila en el Carnaval de
Oruro. Los demonios tienen máscaras de yeso, focos de
vidrio donde se pintan los ojos; lagartos y culebras sobre
la cabeza, y a veces presentan tres rostros, remedando la
Trinidad. Llevan peto bordado, faja con monedas cosidas
a esta prenda y un faldellín que rememora el traje de los
soldados romanos. También llevan una breve capa y peluca

blanca. Como figuras especiales están Lucifer y Satanás, y
por el otro lado San Miguel; y entre los demonios hay uno
femenino que posiblemente rememora la lujuria, se lo
conoce con el nombre de “China Supay” (figs. 12 y 13).

Julia Elena Fortún estudia los antecedentes de esta
danza y los encuentra en la Cataluña Medieval (año 1150)
en base a los trabajos de Juan Amadés18, eran representa-
ciones dramáticas con partes bailadas que posiblemente
tenían lugar en toda España de donde pasaron a América,
danzas de diablos las hay en Venezuela, Ecuador, Perú y
Bolivia, por sólo señalar las más conocidas.

La “diablada” orureña originalmente era un relato,
probablemente derivado de un auto sacramental perdido.
En este relato San Miguel enfrentaba a Lucifer que capita-
neaba a los siete pecados capitales. La Virgen no tiene parte
alguna pues se trata de la expulsión de los ángeles rebeldes
del cielo los que son convertidos en demonios. La autoría
del relato se adjudica a Ladislao Montealegre que lo habría
escrito en 1818.

El objeto de la danza que seguía al relato era honrar a
la “Virgen del Socavón” la que, según la novena del pres-
bítero Eleuterio Villarroel, se venera en Oruro desde el
año de 1789,  pero en las múltiples representaciones
pictóricas de la Virgen del Socavón ésta nunca aparece
junto a los demonios y solo figura como patrona de los
ejércitos en la lucha por la independencia (fig. 11).

La “Virgen del Socavón” o “Virgen de las bocaminas”
se une a la danza de los diablos porque éstos se consideran
a sí mismos como mineros. Que los demonios explotaban
minas arranca de una vieja tradición pues en un lienzo del
pueblo de Caquiaviri (La Paz) fechado en 1739, son los
demonios quienes extraen el oro y la plata del corazón de
las montañas, no en vano el Tío es imaginado como un
demonio.

La tradición popular reúne sucesos ocurridos en tiempos
diferentes a fin de responder al  imaginario colectivo que
nos dice que la Virgen del Socavón protege a los mineros,
los cuales como los seres del averno pasan sus días en las
entrañas de los cerros. El aspecto demoníaco solo sirve
para cubrir al minero soterrado en el infierno de la mina.

Aunque muchos grupos danzantes con demonios no
tienen relación con la Virgen, sí encontramos esta relación
en un lienzo, en colección particular, donde se ve la lucha
entre ángeles y demonios en presencia de María, no es ya
la expulsión de los ángeles rebeldes sino la lucha por el
alma del hombre. Así, en este lienzo, se pasa del drama
celestial al drama terreno.

Otro sentido tienen los demonios de Paucartambo, que
participan en la procesión de la Virgen del Carmen. No

Fig. 11. La Virgen del Socavón en una pintura que se guarda en la Casa de la Libertad.
Sucre, Bolivia.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



23LA FIESTA EN EL TIEMPO

Fig. 13. San Miguel representado por un indígena, quien admitió ser fotografiado sin
máscara (La Paz 1965). Su traje corresponde a los ángeles coloniales.

Fig. 12. Lucifer perteneciente a la “diablada”.



24

queda huella de un relato, pero las actitudes y la danza de
los participantes son suficientemente explícitas. Son los
actores principales tres conjuntos: los collas que van a
Paucartambo desde el lago Titicaca, los chunchos que salen
de la selva y los demonios o sajras. Los collas llevan montera
y una máscara de lana y llevan en la espalda un cuero de
vicuña. Los chunchos tienen el atuendo tradicional, llevan
arco y flecha, y plumas en la cabeza. Los “Saqras” o demonios
son ocho: Lucifer más los siete pecados capitales, sus
máscaras se inspiran en los animales representativos para
cada pecado, así la máscara de la gula tiene aspecto de
cerdo. El traje es el del polichinela de la comedia italiana,

por lo que podemos presumir que es un conjunto muy
antiguo, siglo XVIII o anterior19.

El 16 de julio tiene lugar la procesión de la Virgen del
Carmen, los demonios esperan en los tejados haciendo
toda clase de peligrosas piruetas y cuando pasa la Virgen
se tapan el rostro, imitando miedo y también se hincan
sobre los inclinados techos de teja (fig. 14). Al día siguiente
tiene lugar la batalla entre chunchos y collas, los primeros
matan, uno a uno, a todos los collas; y éstos cuando caen
son recogidos por los “saqras” en un carro de fuego. Las
escenas responden al recuerdo de un hecho: la guerra entre
los antis y los collas. Las versiones que explican esta lucha
son varias, pero ninguna alude al porqué los demonios se
llevan a los collas vencidos (figs. 15, 16 y 17).

En cuanto a la tradición escrita, anterior al siglo XIX,
que explique la presencia de demonios en las procesiones
y las fiestas, tenemos un testimonio en imágenes y otro
escrito; el primero es encargo del Obispo de Trujillo y el
testimonio escrito lo debemos a fray Diego de Ocaña,
recogido luego por Arzans.

El dibujo encargado por el Obispo de Trujillo Baltasar
Martínez Compañón (1776.) muestra una danza con San
Miguel y siete demonios que probablemente representan
los pecados capitales. Las máscaras son sencillas y los trajes
de los seres infernales se adornan con cintas de colores.

El texto de Ocaña es más antiguo (1601) y tiene lugar
en Potosí, presenta una batalla, entre Lucifer, denominado
“Príncipe Tartáreo”, y un caballero que representa a la
Iglesia. Este último defiende a la Virgen de Guadalupe
como la dama más hermosa. El demonio declara que la
más hermosa es Proserpina, diosa del infierno, la cual tenía
el aspecto de una sirena con la cola rodeando el carro que
la transporta. Tiraban del carro cuatro sierpes y acompaña-
ban al Príncipe Tartáreo varios demonios a caballo. Es una
justa a la manera medieval donde cada mantenedor defiende
a su dama. Luego de la lucha en la que vence la Iglesia, del
carro de María salen infinidad de cohetes que encienden
el de Proserpina que queda totalmente deshecho20.

Una aproximación al carro de Proserpina la tenemos
en las pinturas del presbiterio de Jesús de Machaca y Guaqui
donde en la parte baja del carro, que representa el averno,
está una  “sirena” que enlaza su cola con la de una serpiente
de siete cabezas. No se trata de una lucha entre ángeles y
demonios, pero se familiariza al público con la presencia
del demonio y el triunfo de la Virgen, así como de la lucha
entre el mal y el bien21.

Fig. 14. La Virgen del Carmen es contemplada por un demonio situado en el tejado,
en la procesión de Paucartambo.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



25LA FIESTA EN EL TIEMPO

Fig. 15. Cuzco. Los “chunchos” de Paucartambo en la puerta de la iglesia.

Fig. 16. Paucartambo. Los “collas”. Fig. 17. Paucartambo. Los “sajras”.



26

DANZAS INDÍGENAS SIN HUELLA
CRISTIANA U OCCIDENTAL

Creemos que hay varias danzas que no muestran huellas
de occidentalización como los Sicuris de Italaque y los
Laquitas de Viacha y Achacachi. Ejemplificaré con una de
ellas: los Kena-kenas de la provincia Muñecas22 que llevan
peto de Otoronco (tigre andino), en el sombrero un arco
de plumas tornasoladas (que representa el arco iris) y en la
cintura una chacana (fig. 19). La relación del tigre andino
con el arco iris se evidencia en los keros, donde de la boca
de un puma u otoronco sale un arco iris que a veces suele

estar acompañado de nieve (fig. 18). Es un antiguo mito
que recogen los incas y que puede explicarse si tomamos
el texto de Huarojchiri23 donde el dios Pariacaca (sierra del
Perú) da a su hijo Huatiacuri un traje de nieve, el cual para
vencer a su rival trae, por instrucciones de su padre un
puma rojo, y bailando con él aparece en el cielo el arco iris.

También parece no tener influencia europea el tocado
de plumas de avestruz de los músicos que publica González
Bravo como “Laquita de Viacha”, muy similar a los tocados
que presenta Squier en su libro, mostrándonos la fiesta del
chuño en Tiahuanaco. Entre Squier y González Bravo hay
casi 60 años de diferencia (fig. 20).

Fig. 18. Kero con un “otorongo” de cuya boca sale el arco iris. Museo de Cuzco.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



27LA FIESTA EN EL TIEMPO

Fig. 20. Danzantes de Tiahuanaco en el festival del chuño según Squier, año de 1877.

Fig. 19. Bailarín vestido con peto de “otorongo” (tigre andino) que lleva un arco iris de plumas en el sombrero.



28

LO QUE NO CAMBIA

Como se ha visto en los casos expuestos de kallahuallas
y kusillo las variaciones son progresivas y leves, pero hay
casos en que la tradición es tan fuerte que las diferencias
son imperceptibles. Tal ocurre en la región de Chiquitos
con la revalorización de su patrimonio cultural; Moxos, sin
embargo, ha perdido todas sus iglesias pero conserva ciertas
danzas que resultan inmutables hasta el día de hoy. Tal

Fig. 22. Los “Macheteros de Moxos” según Melchor María Mercado (año 1859).

ocurre con el llamado hoy “Baile de los Macheteros” con
su gran tocado de plumas, un machete en la mano y una
larga trenza sobre la espalda. Salvando la camisa blanca
parece una danza prehispánica que Lázaro Ribera, hizo
dibujar los años de 1786-1794 y que lleva el título de “indio
canichana”. Forma parte de una danza que según el citado
autor es una danza de combate. En 1859 Melchor María
Mercado nos da una versión de los “Macheteros” igual a
la danza que presenta Ribera; el día de hoy podemos verlos
con el mismo atuendo (figs. 21, 22 y 23).

LA FIESTA EN EL TIEMPO



29LA FIESTA EN EL TIEMPO

Fig. 23. Los “macheteros”
de Moxos en la actualidad.

Fig. 21.” Danza guerrera” en
Moxos, según los dibujos
encomendados por Lázaro
Ribera (año 1794).



NOTAS

a) En este trabajo he seleccionado solo algunos ejemplos
que pueden ilustrar los cambios acaecidos en algunas fiestas
como el carnaval de Oruro, la fiesta del Gran Poder en La
Paz, el Corpus Christi de Cuzco y la fiesta del Carmen en
Paucartambo. Aquí veremos las formas cambiantes que
delatan una o varias ideologías alternativas sobre un mismo
tema, adecuadas al lugar, al tiempo y al momento que se
vive.

1 La serie está atribuida al pintor indio Basilio de Santa Cruz Puma-
callao MESA-GISBERT (1982) págs. 177-180.

2 DEAN pág. 91.
3 WACHTEL pág. 63 ss.
4 ARZANS T. I. pág. 358.
5 BEYERSDORFF  págs. 189 ss.
6 Para la de Cajamarca ver Los ch´unchu y las palla de Cajamarca

en el ciclo de la representación de la muerte del Inca en ROMERO
págs 139 ss.

7 WACHTEL pág. 63 ss.
8 BELTRÁN pág. 115
9 Para el mito de Incarri ver PEASE pág. 155 ss.
10 MERCADO, para Kallahuayas pag. 110, para Kusillo ver pág. 117,

para Huaca-tocoris pág. 115.
11 MILLONES pág 82.
12 CRESPO.
13 BELTRÁN pág. 153 ss.
14 ROMERO pág. 221.
15 SOUX pág 32 ss.
16 PORTUGAL pág. 91.
17 ARZANS T.III pág. 50.
18 FORTÚN págs. 4 y 5.
19 VILLASANTE pág 102 ss.
20 OCAÑA págs. 338-343.
21 Para una ampliación de los textos referentes a los conjuntos de

diablos y sus respectivos relatos ver GISBERT (1999) cap. “El control
de lo imaginario la teatralización de la fiesta”. pág. 237 ss. y GISBERT-
MESA Arquitectura Andina. cap. “Arquitectura efímera: fiesta y
alegoría” pág. 273 ss.

22 GONZALEZ BRAVO Lam. XVIII.
23 TAYLOR pág. 109.

30 LA FIESTA EN EL TIEMPO







33LA ARQUITECTURA EFÍMERA

INTRODUCCIÓN

a sociedad virreinal al iniciarse el barroco, una
vez estabilizadas las estructuras sociales, econó-
micas y políticas, entra en un período de auto
contemplación y confrontación del mundo cir-

cundante con la vida que espera para después de la muerte.
Esto hace que buena parte de sus miembros, tanto en forma
individual como colectiva, vivan pendientes tanto del arte
formal como del arte circunstancial, este arte, su belleza y
la alegría que brinda, es tan efímero como la vida y también
es el remedo del cielo que espera al buen cristiano después
de la muerte1.

La vida tiene como escenario este mundo y este escenario,
como ocurre en el teatro, se lo hace lo más espectacular
posible. Las plazas, las residencias, y en especial los templos
y las plazas, son el marco adecuado para el hombre del siglo
XVII que ha hecho de su vida una representación2. La
relación de la vida barroca con el teatro ha sido ampliamente
estudiada, aunque bastaría el auto sacramental de Calderón
“El Gran Teatro del Mundo” para tipificarla3.

Este escenario donde el hombre barroco transcurre es
de dos clases: uno perenne basado en la arquitectura, y un
arte efímero y pasajero conformado por las fiestas, los
duelos, la moda y la comida.

Charcas en todas sus capas sociales y en todas sus
ciudades hizo de las fiestas una parte constitutiva y muy
importante dentro del diario vivir. Las referencias y restos
materiales de estos sucesos nos pueden ayudar a comprender
a todo un mundo del cual somos irrenunciables herederos.

Las fiestas son actos de regocijo público, pero como
valor negativo de la fiesta podemos considerar en la misma
categoría aquellas manifestaciones públicas que muestran
dolor. Estos actos de regocijo o pena, que se expresan en
forma comunitaria, están vinculados a dos clases de activi-
dad: la religiosa y la civil. En ambos casos se utilizan los
mismos elementos que, con ligeras variantes, se colocan
en una y otra ocasión. La Historia de Potosí de Arzans y
Vela, que trata de la ciudad más importante del virreinato
después de Lima, nos provee de relaciones muy detalladas
acerca de esta clase de fiestas, siendo posible dar un cuadro
completo de los diversos tipos de actos y festejos4.

Los elementos formales que se usaron para realzar y
enmarcar las fiestas, fueron construidos para durar escasos
días y a veces horas, pero reflejan la arquitectura y la moda
literaria de su tiempo. Arte efímero y perecedero de las
fiestas, donde la mutabilidad del hombre, la brevedad de
la vida y el desengaño constante, fueron la tónica y el norte
del diario vivir5.

Tres las fuentes que nos permiten reconstruir, con cierta
aproximación, el arte cambiante y frágil de las fiestas: a)
las descripciones literarias y documentos escritos, b) las
pinturas  sobre el tema, c) el folklore.

Las fiestas, sobre todo la de Corpus Christi, produjo
tanto impacto en la sociedad virreinal, que existe una pieza
teatral de Diego Mexía de Fernangil, escrita en Andamarca
y publicada por Vargas Ugarte que titulada “El Dios Pan”,
título referente a la Eucaristía. Trata de la conversión de
un pastor pagano: Damón, que se produce gracias al
asombro que le causa la fiesta de Corpus en una ciudad



34 LA FIESTA EN EL TIEMPO

de Charcas, posiblemente Potosí o Chuquisaca, a donde
lo invita Melibeo. La obra, de la cual transcribimos algunos
trozos, se dedica a describir el esplendor de la procesión
que es presentada por el autor como la anticipación del
Paraíso6.

Damón
Suspenso y asombrado, o Melibeo
estoy, pues lo que veo, con mis ojos,
me parecen antejos o ilusiones,
ventanas y balcones y terrados
están glorificados con  presencias
de raras excelencias.  Para sombras
hay velas, hay alfombras, hay cairinos
tapetes, granadinos tafetanes,
tapices alemanes, hay doseles
de divinos pinceles, obras vivas
con raras perspectivas; tanto veo
que se ahita el deseo, pues el oro
perlas, plata y tesoro que esparcido
columbro, repartido en la ancha plaza
me ofusca, turba y embaraza; ¡Oh Argentina
si ahora fueras digna que un Apeles
Xeuxis o Praxiteles te pintaran!

Por “cairinos” debemos entender procedentes del Cairo.
Y al decir “Argentina” se refiere a una ciudad con abundancia
de plata, probablemente Potosí. Al fin de la fiesta dilogan
los pastores:

Melibeo
Ya se parte
La gente y  se reparte.
Damón
Yo estuviera un siglo aquí,
Si hubiera siempre aquesto.
Pero voy muy dispuesto, caro amigo
(el dios Pan es testigo) a bautizarme
y a este Pan entregarme por esclavo7.

Así, con el esplendor de la fiesta consigue Melibeo la
conversión de Damón.

PARTES CONSTITUTIVAS DE LA “FIESTA” Y ELE-
MENTOS FORMALES

Fiestas Religiosas
a)  Corpus Christi.
b)  Canonización de un santo.
c)  Consagración de una nueva iglesia.

d) Fiesta del santo patrono de un barrio, ciudad, etc.
e)  Semana Santa.
f)  Procesión con ocasión de un desastre (terremoto, roga-

tivas para la lluvia).

Fiestas Profanas
a) Recibimiento a un Virrey, Arzobispo, Corregidor, etc.
b) Juramento a un nuevo rey, nacimiento o matrimonio de

éste.
c) Carnavales.
d) Exequias fúnebres.

Las fiestas arriba clasificadas tienen la misma estructura
formal, salvo en Semana Santa y en las procesiones que se
hacen para pedir que cese un desastre. Las partes constitu-
tivas de la fiesta que son: a) Desfiles o procesiones. b)
Mascaradas. c) Representaciones teatrales. d) Corridas de
toros. e) Juego de cañas. f) Juego de sortija.

De todas éstas partes, de las cuales se compone una
fiesta, la “mascarada” es la más variada y rica pues tiene
en sí todos los elementos. El análisis de las representaciones
teatrales y los toros, por la amplia bibliografía con que
cuentan, debe excusarse, no así los juegos de cañas y sortija
que, trasunto de la Edad Media, cobran nueva vida en el
Virreinato del Perú8.

ARQUITECTURA, PINTURA Y ESCULTURA,
Y SU RELACIÓN CON EL ARTE EFÍMERO

En la fiesta barroca, y especialmente en la mascarada,
se crean obras de arquitectura menor en materiales más o
menos perecederos. Tal el caso de los túmulos funerarios,
carros y arcos triunfales. Estas creaciones, por su menor
trascendencia fueron tratadas más libremente, siendo
muchas veces el vehículo que permitía crear nuevas formas.
Wethey, no sin razón, opina que los paños que adornan
la portada de la Catedral de Chuquisaca están inspirados
en los túmulos funerarios9.

Otro aspecto, son las pinturas y esculturas confeccionadas
para el evento, o aquellas ya existentes utilizadas en él. Esto
indica que una serie de obras de arte y un numeroso grupo
de artesanos dependen de las fiestas. Estos artistas trabajan
indistintamente para obras efímeras y encargos definitivos,
lo cual los acostumbró a una ejecución rápida y descuidada
que se traduce en la calidad de los trabajos10.

Los elementos formales que realzan las fiestas son obra
de artesanos locales que sirven de marco a las piezas
literarias, la música, la moda y la pirotecnia. Estos elementos
son: a) Arcos triunfales. b) Altares o tablados. c) Carros
triunfales. d) Luminarias y fuegos artificiales (figs. 24 y 25).



35

Los participantes suelen ser: enmascarados y disfrazados,
bailarines, músicos y actores, profesionales o improvisados
que recitan las loas, diálogos y otras representaciones
teatrales breves.

DESCRIPCIÓN DE ALGUNAS FIESTAS

Conviene ejemplificar la fiesta en base a un testimonio
literario, e ilustrarla luego con una pintura de la época
relacionándola, a su vez, con el folklore.

Elegimos el año de 1555, en Potosí, cuando se nombra-
ron “patronos” de la Villa al Santísimo Sacramento, la
Virgen María y Santiago. Según la descripción del cronista
potosino Bartolomé Arzans de Orzúa y Vela11, estas fiestas
fueron iguales a las realizadas en la ciudad el año de 1556
para la jura de Felipe II.

En forma sucinta, la fiesta se describe así: “Se hizo una
procesión para la que se prepararon treinta altares, quince a cargo

de los españoles y quince a cargo de los indios. En los quince
primeros estaban representados los misterios del Nuevo Testamento
y en los quince segundos, los atributos de la Virgen. Se adornaron
las calles con espejos, láminas, pinturas de santos y colgaduras.
El suelo con mantas de lana y se hizo una calle de enramada
(Potosí carece de vegetación)… En la procesión entraron quince
compañías de indios, doscientos indios vestidos según la corte
inca; los reyes Incas hasta Atahuallpa y varias naciones de
América con sus vestimentas. Seguían danzantes indios y repre-
sentaciones. Luego se presentaron los españoles, cincuenta de ellos
vestidos a lo cortesano, cuatro caballeros de la Orden de Santiago
y Santiago triunfando en España y América (de buen pincel)”,
Este dato nos permite conocer que en Charcas hubo lienzos
del “Santiago mata indios” del que solo nos quedan los
ejemplos cuzqueños, como el Santiago de Pujiura y el de
la Catedral (figs. 26 y 27).

Sigue Arzans diciendo: “Luego…. de indios y españoles, se
presentaron los gremios portando los atributos de la Virgen,
cuarenta indios con plumas tocando música (quenas, pututus,

LA ARQUITECTURA EFÍMERA

Fig. 25. Arco eventual y efímero para la procesión de Corpus Christi en Cuzco. Serie
de lienzos “Corpus” en el Museo de Arte Virreinal de Cuzco.

Fig. 24. Altar eventual y efímero para la procesión de Corpus Christi en Cuzco.
(año 1976).



36

tarcas, pinquillos y tambores), los mitayos del rey, dos mil tributarios
del cerro y españoles mineros. Era el centro del desfile un Carro
Triunfal con el Cerro de Potosí y la Virgen de Plata encima;
seguían las Ordenes religiosas, dos compañías de arcabuceros y
dos compañías de alabarderos”. Por la noche hubo “luminarias”
debiendo entenderse por luminarias, los hachones que
alumbran las mascaradas y desfiles y, también los fuegos
artificiales.

Después de este primer día de festejos se dieron quince
días de oficios divinos y ocho días de comedias. Es impor-
tante indicar que de estas comedias, cuatro mostraban
argumentos indígenas cuyos asuntos eran: “Manco Capac”,
“Triunfos de Huayna Capac”, “Muerte de Huáscar” y
“Atahuallpa”12. La última de estas obras persiste hasta
nuestros días y se representa durante el Carnaval en la
ciudad de Oruro.

Para finalizar, hubo cinco días de toros, “Juegos de la
Sortija” y una “Mascarada”, en ella se representaron, en
figuras vivas, todos los Incas desde Manco Capac a Sairi
Tupac, los planetas con su iconografía mitológica y varios
carros, entre ellos uno con el globo terráqueo, el cual, en
la fiesta se abre para dejar salir de él, un mapa de América
pintado13.

En la mascarada de 1608 se presentan en Potosí temas
mitológicos. En ocasiones posteriores se prefieren las sibilas
como elementos de enlace entre el mundo pagano y el
cristiano. Su representación en las artes durante el virreinato
es reiterada, tanto en Perú como en México; en el primero
de estos sitios, las vemos en el retablo de la Virgen de
Copacabana en el Lago Titicaca (1618) y en México, en la
conocida Casa del Dean en Puebla14. Otros carros muestran
un bosque con indígenas (salvajes cabalgando en leones,
tigres y caimanes). Una versión muy degenerada de esta
primigenia concepción es el “Bosque” de Paucartambo,
consistente en un conjunto folklórico que sale en la fiesta
del Carmen; los personajes van vestidos de arpillera con
ramas en las manos15.

Los carros descritos por el historiador potosino en las
diferentes fiestas, son tan variados que resulta cansado e
inútil describirlos, sólo cabe indicar que la temática de
algunos de ellos queda fijada definitivamente.

El año de 1600, con motivo de la jura de Felipe III, los
españoles prepararon una mascarada y los indios otras dos.
En la primera aparecen los reyes de Perú en una versión
hispana de la serie incaica y así se muestran Carlos V, Felipe
II y Felipe III junto a Huáscar y Atahuallpa, añadiéndose
los cuatro incas que reinaron durante la dominación
española: Manco II, Sairi Tupac, Cusi Tito y Tupac Amaru.
La unión de ambas versiones, la indígena con los doceFig. 27. Santiago mata-indios, vestido con armadura. Guamán Poma de Ayala.

Fig. 26. Santiago Mata-indios. Lienzo anónimo existente en el Museo de Cuzco.
Da una idea de cómo era el lienzo al que hace referencia Arzans.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



37

reyes incas y la española con sus monarcas como “Reyes
del Perú” tiene versiones pictóricas posteriores destinadas
a legitimizar ante los ojos del pueblo a los reyes españoles
como continuadores de la obra de los Incas16  (figs. 28, 29
y 30).

Las descripciones un tanto fantásticas que hace Arzans
de las fiestas, basándose en relatos y crónicas que hoy
desconocemos, hacen que desconfiemos un tanto de ellas,
es necesario recurrir a aquellas fiestas de las que él fue testigo
presencial y de las cuales tenemos otros testimonios tanto
escritos como pictóricos. Arzans muere en 1736 y elegimos
la fecha de 1716 para ejemplificar. La ocasión es la entrada
en la Villa Imperial de Diego Morcillo Rubio de Auñon,
Arzobispo de La Plata y Virrey electo del Perú, quien se
dirige a Lima a tomar posesión de su cargo. Existe la
descripción del historiador potosino y la versión pictórica
en un lienzo de Melchor Pérez de Holguín (hoy en el Mueso
de América de Madrid) más la descripción oficial debida a
la pluma del agustino Fray Juan de la Torre17. Sin recurrir
a la minuciosa descripción del cronista y del relator, y sólo
tomando en cuenta el lienzo, vemos la entrada o recibimiento
con el más importante arco triunfal aderezado para el efecto.
De los balcones cuelgan lienzos con motivos mitológicos lo
que reitera la afirmación de una temática definitivamente
fijada en estas fiestas. En la parte alta, en dos escenas
independientes, se muestran las solemnidades religiosas de
la mañana siguiente y la mascarada nocturna.

Podemos recurrir también a la fiesta de la jura de Luis
I, el año de 1725. La variante en la parte formal de la fiesta
consiste que, en lugar de los arcos de recibimiento, se arman
tres “tablados”, uno de ellos en la Plaza Mayor donde se
puso la efigie ecuestre del nuevo monarca y ante la que se
hizo la jura, con los “cuatro reyes de armas”18 al grito de:
“Silencio, silencio, silencio, oíd, oíd”, “Castilla y las Indias por el
Rey Luís Fernando I que Dios guarde”.

Aunque hemos elegido ejemplos potosinos, éstos son
reflejo de las fiestas que se realizaban en todas las ciudades
del virreinato, siendo, sin duda, las más relevantes las de
Lima y Potosí, la primera por su importancia administrativa
y la segunda por su importancia económica. Una rápida
revisión de la obra de Vargas Ugarte, nos dice que con
motivo de celebrar la exaltación de Carlos V se hicieron en
Lima lucidas fiestas costeadas por el gremio de Abastos.
Están impresas las loas que se recitaron en los cuatro carros
triunfales, del desfile19. En el siglo XVIII, el año 1723, se
realiza en Lima una fiesta similar a las descritas en Potosí,
con motivo del matrimonio del Príncipe de Asturias con la
Princesa de Orleáns, y de Luís XV con una infanta española;
en la descripción impresa de dicha fiesta, se incluyen

máscaras, desfile de Incas, concurrencia de gremios, etc.20.
Una documentación reciente al respecto puede encontrarse
en la obra de Juan Carlos Estensoro “Música y sociedad
coloniales”. Lima 1680-1830”20.

Debemos concluir que la estructura de estas fiestas es
uniforme en todo el ámbito del Virreinato, con más o menos
pompa según los casos, y que abarca los tres siglos de domi-
nación hispana. Aunque es esencialmente barroca, su origen
hay que buscarlo en el renacimiento. Francastel, en su libro
“La Realidad Figurativa”, nos habla de los “simulacros” del
renacimiento, donde se reúnen los “carroccio” o carros
triunfales, descritos tanto en Petrarca como en el díptico de
Piero de los Francesca para la exaltación del Duque de Urbino.
Los carros triunfales forman parte de desfiles que concluyen
en la “Giostra”. Giostra según Francastel “es la coronación de
la procesión de los carros a través de la ciudad, pero constituye de
por sí un episodio completo asociado… con el espectáculo ritual más
popular, del desfile que le precede”21.

Las mascaradas virreinales y su contexto festivo, son una
pervivencia de este espíritu renacentista pagano, aunque
cristianizado, cuyos más antiguos antecedentes tenemos que
buscarlos en los triunfos de los césares del imperio Romano22,
supervivencia que se da tanto en Europa como en América.
Las fiestas de la corte francesa, ampliamente estudiadas por
Rousset en su libro “Circe y el Pavo Real”, muestran el giro
que toman estas representaciones en Francia, desembocando
en los que luego será el ballet y la ópera23. Este desdoblamiento
no se da en América, donde la estructura renacentista se
mantiene hasta nuestros días con sólo la modificación con-
ceptual de los asuntos, y formal de la música y vestuario. Se
incluyen Incas y los bailes van transformando en totems a los
primitivos animales simbólicos. En España, el fenómeno es
descrito por Gállego en su obra “Visión y Símbolos en la
pintura española del siglo de oro” al relatar las entradas reales
nos da descripciones muy próximas a las experiencias
americanas24. Sin duda, el contexto hispánico a las fiestas de
“trionfi” del renacimiento, será la mejor aproximación al
problema en el Virreinato del Perú, donde a los carros y arcos
triunfales hay que añadir los jeroglíficos y emblemas, pues la
carga literaria de estos eventos en el mundo hispano es de
capital importancia. Hay que indicar, sin embargo, que en
América lo indígena va logrando establecer una temática
permanente y es factor modificante de música, danzas y
máscaras.

Tanto en las fiestas europeas del siglo XVIII como en las
americanas se da el juego del anillo o sortija y probablemente
el “romper cañas”, aunque no hemos encontrado referencia
específica a esto último. Los toros, son indispensables en las
fiestas hispanas, como lo son en América, aunque en esta

LA ARQUITECTURA EFÍMERA



38

Fig. 30. La pintura anterior repintada en el siglo XIX; el rey Fernando VI ha sido sustituido
por Bolívar y los otros reyes por próceres de la independencia americana. Lamenta-
blemente la repintura ha sido retirada. Colección particular.

Fig. 28. Anónimo. La serie de Incas seguida por los reyes de España como los continuadores de su obra. Beaterio de Copacabana. Lima.

Fig. 29. Pintura copiada del grabado de Palomino (año 1748), con el rey Fernando VI
al centro.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



39

última hay variantes notables como la versión cuzqueña donde
las banderillas se sustituyen por un cóndor sobre la espalda
del toro, fiesta que documenta gráficamente Squier y que se
da en un pueblo de Ausangate (Cuzco)25 (fig. 31).

TESTIMONIOS PICTÓRICOS

Como testimonios pictóricos de la fiesta en el virreinato
peruano hay dos casos notables: la “Procesión de Corpus”
de la Parroquia de Santa Ana en Cuzco, obra anónima
adjudicada al círculo de los pintores indígenas Quispe Tito
y Santa Cruz, y la “Entrada del Virrey Morcillo a Potosí”
(1716) obra del pintor potosino Melchor Pérez de Holguín
(fig. 32).

Los célebres cuadros de Cuzco son quince en total, doce
de los cuales están en el Museo Virreinal de la ciudad
incaica y tres en colección particular de Santiago de Chile.
Iconográficamente se pueden datar hacia 1680 y se los
puede ordenar según la secuencia procesional de la siguiente
manera: altar principal, salida de la procesión, desfile de
las órdenes religiosas, desfile de carros con caciques indíge-
nas, fin de la procesión e ingreso a la Catedral. Se pueden
describir así:

1. Altar representando la Última Cena con figuras de bulto. Arriba
un cuadro de la Eucaristía y diez santas. A los lados dos cuadros de
ángeles. En primer plano el pueblo.

2. Inicio de la procesión pasando por el portal de Panes. Caballero
con la cruz de Malta porta el estandarte. A ambos lados del altar
una orquesta con seminaristas y un grupo de monjas. Sobre el altar
cuatro lienzos de ángeles y dos paisajes. En primer plano el pueblo.

3. La procesión sale de la Catedral. El Obispo Mollinedo bajo palio.

4. Los agustinos pasan bajo arco y se sitúan delante del altar con la
Eucaristía. En la parte alta los lienzos de seis profetas, a un costado
el retrato del rey Carlos II.

5. Frente al templo de la Compañía se sitúan los jesuitas, por delante
pasa la Cofradía de Indios portando la imagen del Niño Jesús. En
primer plano el pueblo.

6. Los dominicos pasan bajo arco. En primer plano el pueblo donde
destacan varios esclavos. Al frente damas y caballeros acomodados
bajo los arcos y en los balcones.

7. Los franciscanos pasan bajo arco. Puede verse uno de los altares
ornado con platería. Sobre el muro lienzos de ángeles y santas, más
tres paisajes. En primer plano el pueblo.

8. Mercedarios pasan bajo arco. En el altar, lienzo con la transfiguración
de Cristo más los doctores de la iglesia en bulto. En balcones damas
y caballeros. En primer plano el pueblo.

9. Pasa la procesión delante del altar con un lienzo sobre la defensa
de la Eucaristía en el que está representado Carlos II. Indígenas
portando en andas a Santa Rosa de Lima y a la Virgen llamada “La
Linda”. En este cuadro está retratado el cacique Tupa Puma.

10. Delante del altar de la Virgen, adornado con cuatro lienzos de
santos penitentes pasan los indios portando a San Juan Bautista y
San Pedro. Se ve la portada de la Merced y un esbelto arco triunfal.

11. Carro alegórico con la Virgen de la Candelaria, en él una orquesta
con órgano, arpa, trompeta y corno. Precede el cacique indígena
con la vestimenta real incaica.

12. Carro Triunfal con San Cristóbal, precede Carlos Huayna Capac
vestido con las insignias de la casa real incaica.

13. Carro con San Sebastián, precede el Alférez Real. Inca no identifi-
cado.

14. Carro con Santiago, precede el Alférez, cacique de ascendencia real.
Pueblo en primer plano.

15. La procesión de Corpus Cristi termina e ingresa a la Catedral. Se
ven las imágenes de San Cristóbal, Santa Ana, Virgen de Belén, La
Candelaria y San Sebastián. Están presentes las autoridades y el
obispo Mollinedo bajo palio. En primer término un grupo de
indígenas tocados con plumas portando bandera y arcabuces

(fig. 33).

LA ARQUITECTURA EFÍMERA

Fig. 31. Corrida de toros en un pueblo del sur del Perú donde las banderillas han sido
sustituidas por los picotazos de un cóndor sobre el lomo del toro, según Squier año
de 1877.



40

Fig. 32. Detalle de la “Entrada del Virrey Morcillo” donde puede verse a los espectadores del desfile y los lienzos colgados en las calles con temas mitológicos.

Fig. 33. Atribuido a Basilio de Santa Cruz. La procesión de Corpus llega a la puerta de la Catedral de Cuzco. Museo Virreinal. Cuzco.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



41

En el Perú del siglo XVII existen pocos documentos tan
interesantes como esta larga serie que nos presenta a toda
una sociedad en sus diferentes estratos. La serie testimonia
la existencia de pinturas diferentes entre las que destacan
paisaje y varios bodegones, géneros ambos de los que no
nos ha quedado nada, pudiendo presumirse que las pinturas
de esta temática se perdieron. Así mismo presenta diversos
arcos que pueden ser cotejados con documentos obtenidos
en el archivo documental de Cuzco. Aunque las fechas de
los documentos son algo posteriores hablan de los pintores
participantes, como Mauricio García, quien fue muy cono-
cido a mediados del siglo XVIII por sus descomunales
contratos, siendo frecuente se comprometiera a pintar dos
centenas de cuadros en un par de meses. Su arte descuidado,
muestra entrenamiento en eventos efímeros. También son
significativos los carros, en su mayor parte desaparecidos,
y que al parecer poseían casi todas las parroquias de indios
de Cuzco. Efectivamente todos los caciques Incas están
junto al carro que porta al patrono de su barrio. Una
bibliografía reciente sobre la procesión de Cuzco la podemos
encontrar en Flores Ochoa “El Cuzco”, resistencia y
continuidad” (1980), el catálogo “La Exposición del Corpus
en el Cuzco” Sevilla 1996, y de Carolyn Dean “Los cuerpos
de los Incas y el cuerpo de Cristo” Lima 2002.

El segundo documento pictórico es la “Entrada del
Virrey Morcillo a Potosí”. Este cuadro se conserva en el
Museo de América y muestra la entrada del Virrey, bajo
palio, antecedido por los principales de la villa y una
compañía de arcabuceros. Pasa bajo arco triunfal y puede
verse en su camino tanto la Parroquia de San Martín como
la calle del Contraste con gran concurrencia de damas y
caballeros en los balcones. Las paredes se decoran con
lienzos mitológicos alusivos a las virtudes del Arzobispo-
Virrey.

LOS CARROS TRIUNFALES
EN LA PINTURA ALEGÓRICA

Entre los elementos materiales de la fiesta están las carrozas.
Con referencia a éstas y hablando de los “triunfos”, dice
Francastel: “el soporte material de este objeto figurativo por
excelencia, es el “carrocio”…en tiempo de las comunas, cada ciudad
poseía un carro de cuatro ruedas que las tropas llevaban en
compaña y que durante el combate servía de punto de referencia
y reunión…estaba arrastrado por uno o dos pares de bueyes…en
el centro del carro se erguía un mástil con la cruz: llevaba uno o
dos estandartes con los emblemas de la ciudad y una campana.

En el carro se instalaban cierto número de trompetas que… daban
señal de marchar o detenerse… alrededor del carro se agrupaban
los soldados selectos…la pérdida del “carrocio” constituía el peor
de los desastres” 26.

Un paréntesis permite indicar que el carro con la
procesión o desfile correspondiente, precedido por largos
grupos de personas portando hachones o teas, se ve aún
hoy en la ciudad de La Paz, en su efemérides. Los carros
son alusivos a los héroes de la independencia y los pagan
las diferentes industrias, tanto estatales como privadas,
corriendo su decoración a cargo del sindicato o “gremio”
respectivo. La que antes se llamaba “Mascarada”, se la
conoce hoy como “Desfile de teas y carros alegóricos”.

En pintura también se crean carros fingidos, probable-
mente en base a grabados, pero adaptándose adecuadamente
a las circunstancias sociales y políticas del momento. Estos
carros están concebidos en tres planos: celeste, terreno, y
subterráneo o infernal: están tirados por ángeles, santos o
evangelistas, éstos últimos en forma de los animales simbó-
licos que los representan. El tema central, es la apoteosis
de María y/o de la Eucaristía, sostenida por la monarquía
española. Sobrevuelan el carro elementos celestiales: la
Trinidad, San Miguel, etc. A las cuatro partes del mundo
se las suele colocar bajo ruedas del carro o a sus costados.
El averno se representa bajo el carro con un dragón o una
sirena enroscada a él.

No falta en los carros fantásticos que se pintan en el
altiplano de Perú y Bolivia, el rostro doble, una especie de
Jano coronado, que probablemente representa el tiempo
con dos rostros, uno mirando atrás y otro hacia delante:
el futuro y el pasado27 (fig. 34). Así, el antes carro guerrero
y luego carro festivo, se convierte en un carro trascendental
que sintetiza a la humanidad, entre el infierno y el cielo,
guiada por la Iglesia Católica, representada en sus santos,
y sustentada por España, representada en sus monarcas.
Esta forma religioso-política, que tiene su apogeo en el siglo
XVII cobra con el tiempo un aspecto mucho más simple,
y se difunde casi siempre como justificación de la conquista
presentando a Castilla como la defensora de la Fe. El carro
queda reducido a una simple columna sobre la que está la
Eucaristía, y a veces María; al pie se encuentra el monarca
español del momento, enfrentando a un sarraceno, quien
sintetiza todo lo que en los carros era la herejía y el averno.
Un modesto rompimiento de gloria completa el conjunto.
Los cuadros de este tipo, a partir del reinado de Felipe V,
son innumerables en la región andina28.

Las pinturas más famosas sobre los “Triunfos de María
y la Eucaristía” se encuentran en el pueblo de Jesús de

LA ARQUITECTURA EFÍMERA



42

Machaca (situado cerca de la ciudad de La Paz y casi en la
frontera con el Perú). Pretenden ser originales y estar hechos
a inspiración del cura, quien, junto al cacique del lugar,
José Fernández Guarachi, realizó la construcción y decora-
ción de todo el templo29.  En el lienzo se lee “…Don Juan
Antonio de las Infantas y Mogrovejo cura de este pueblo hizo
pintar de idea este Triunfo del Nombre de Jesús, Año 1703 - Juan
Ramos Contreras Faciebat et laborabat”. Los documentos
indican que Mogrovejo fue mentor del cacique a quien se
debe la obra como lo atestiguan todos los artesanos parti-
cipantes, desde el arquitecto al más humilde pintor, quienes
testifican a favor del cacique, el cual ayudado por el cura
realizó a su costa e iniciativa, la magnífica obra comenzada
por su padre en la cual ayudaron parientes y hermanos30.
Es la obra de toda una dinastía indígena. El retrato del
cacique figura en el Carro Triunfal del nombre de María.
Ambos lienzos están situados en el presbiterio de la Iglesia,
uno frente al otro. Los monarcas que sustentan los símbolos
religiosos correspondientes son Felipe V y Carlos II.

En el cercano pueblo de Guaqui, existe un grupo de
cuatro “Triunfos”, también de Juan Ramos31. Los cuatro
lienzos representan el Triunfo de la Eucaristía, el Triunfo
de María (repintado), el Triunfo de Santiago y el transporte
del cuerpo de Santiago. Así como en Jesús de Machaca se
exalta el nombre del patrón, en la Iglesia de Guaqui,
dedicada a Santiago, hay dos triunfos dedicados al Santo,

uno con el cuerpo de Santiago, tirado por bueyes, coinci-
diendo esto con la descripción que nos da Francastel32, y
otro con el triunfo del Santo.

Por último están los cuadros de carros triunfales en
Achocalla y San Francisco de Cochabamba este último con
la apoteosis de la Orden con relación a América. La versión
moderna del “carro” es el automóvil adornado con textiles
indígenas o aguayos y platería. Suelen verse en el Carnaval
de Oruro.

La música que acompaña a los carros, los vestidos de
los personajes, desechables después de la fiesta, y las pinturas
que los adornan, cuyo ulterior destino es difícil de rastrear,
hacen lo efímero y cambiante de este arte que muere apenas
nace. Si las obras materiales de la fiesta como carros y arcos
se destruyen, son renovadas anualmente, con la alteración
propia debida a la moda. Lo que permanece inalterable es
la estructura de la ceremonia y la finalidad del evento:
exaltación de algo o alguien según el momento político-
religioso que se vive.

Las máscaras y los músicos se independizan de los carros
y corren su propia azarosa y brillante suerte, llegando hasta
nosotros en forma de folklore. Danzas de tribus selváticas,
denominadas de “chunchos” son recogidas por Angrand
en sus acuarelas (hacia 1848) estas mismas danzas pueden
verse hoy en Paucartambo (Cuzco) y en el Carnaval de
Oruro (Bolivia). Son la rememoración de los indios salvajes
que describe el historiador Arzans.

34. El “Carro Triunfal de la
Inmaculada”. Iglesia de Jesús
de Machaca (La Paz) firmado
por Juan Ramos en 1708. Fue
encomendado por el cacique
Guarachi. El carro están forma-
do por la sirena (la culpa) y la
serpiente (el demonio). Debajo
los herejes. En el carro están
los fundadores de órdenes y los
Padres de la Iglesia. La Virgen
es sostenida por los reyes de
España.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



43

ARCOS Y ALTARES

Equiparable al “carro” es el arco triunfal, que en versiones
efímeras y estables existe en todo el ámbito del virreinato.
Su calidad de obra efímera, cuando se lo prepara para un
evento especial, hace de él el laboratorio experimental
donde los artistas prueban el efecto de sus creaciones35. Las
columnas pueden ser todo lo caprichosas que se quiera
pues nada soportan, su danza no afecta a la precaria estruc-
tura. Se adorna el todo con cuadros pintados para el efecto.
Los arcos, en una versión muy alterada, perviven en Bolivia
y Perú, tanto para ocasiones religiosas como políticas. Los
arcos de caña y papel, destinados al fuego, reciben a la
“Asunta” en Cuzco; y los frágiles arcos de textiles y platería
que se levantan hoy en Bolivia, dan paso a los sucesivos
presidentes de Bolivia en sus giras, son menos lucidos que
los que sirvieron para dar paso al Virrey, pero están desti-
nados al mismo fin: exaltar la presencia de la autoridad
legalmente constituida.

La descripción del arco que cobijó al Virrey Morcillo
en su paso por Potosí, nos da una idea de la estrecha relación

de esta arquitectura efímera con la arquitectura de portadas
o retablos. Arzans describe el arco triunfal así: “De tres naves
era la fábrica… y otros tantos cuerpos. Rematando el último
cuerpo de un hermoso trono en forma de peaña… toda tallada y
con curiosas molduras… sobre la cual.. estaba de pies, la
Fama…Sobre los capiteles que eran de cedro dorado y espejos….se
veían imágenes de bulto repartidas en los cuatro ángulos, unas
esmaltadas y otras con ropa de tela y brocado”. Añade “Sobre
el primer cuerpo …se levantaba el otro… de cuatro arcos cuyas
columnas eran de orden jónico… y de la media naranja de este
segundo cuerpo pendía la imagen de bulto de un ángel…El tercer
cuerpo aunque tenía columnas corintias estaban los arcos ciegos
y las cornisas adornadas de ricas telas y follajes…”36. Este arco
está representado en el cuadro de Holguín.

Otros arcos no menos expresivos pueden verse en los
lienzos sobre la procesión de Corpus. Arcos precarios aún
se preparan hoy día para la misma procesión en la ciudad
del Cuzco y para diversas fiestas en pueblos aledaños, como
el muy humilde que pudimos ver en San Jerónimo (Cuzco).
La documentación existe en el Archivo de Cuzco sobre
pintores que intervinieron en los arcos,  y de los maestros
altareros, es abundante.

La magnificencia de todo este aparato que contempla
tablados y “altares” sólo puede comprenderse leyendo la
descripción del cronista potosino para la fiesta hecha en
Potosí con motivo de la canonización de Ignacio de Loyola,
ya publicada y estudiada37. Allí alternaba lo religioso con
alusiones a América, escenas mitológicas, alegorías, etc.
Podemos ejemplificar lo religioso con el tablado primero
y hacer mención a las escenas no religiosas de los tablados
restantes.

En el tablado primero situado en la plaza de la Cebada
se veía: San Pedro y varios papas, y al frente el Cerro de
Potosí personificado por un viejo. En el tablado tres, un
globo con una doncella que representa a la Villa de Potosí.
En el quinto los cuatro elementos, alegoría que se repite
en la pintura mural cuzqueña del siglo XIX38. En el séptimo
las cuatro partes del mundo. En el noveno las doce sibilas,
en el onceavo Apolo y las Musas; en el trece el juicio de
París; en el quince, los dioses de la antigüedad, en el
diecisiete los Incas y en el diecinueve los reyes Católicos
hasta Felipe IV. De los diferentes personajes varios fueron
de talla. Cabe preguntarse ¿dónde están o qué fue de los
Incas de cuerpo entero y de talla, o del Juicio de París,
hecho de tamaño natural con los hermosos cuerpos de las
diosas desnudas, como indica el cronista?39.

LA ARQUITECTURA EFÍMERA

La parte literaria de la fiesta, especialmente loas y piezas
teatrales, corren suerte parecida. Algunas loas como las que
escribe Pedro Nolasco Crespo para Sebastián de Segurola,
defensor de La Paz contra el asedio de Tupac Katari en 1780,
donde cuentan todas y cada una de las provincias, antecede
los himnos cívicos actuales, que naturalmente no exaltan a
los realistas hispanos sino a los rebeldes independizados33.
Su estructura formal es, sin embargo, la misma.

Mejor suerte corren las piezas teatrales, sobre todo
aquellas de asunto indígena, a las que hicimos referencia
al comenzar este trabajo, tal el caso de la “Tragedia de
Atahuallpa”, que aún en este siglo se representó en varias
partes de Bolivia, como Toco (Cochabamba), Chayanta
(Potosí), y se representa aún hoy en el Carnaval de Oruro,
es decir que forma parte del contexto general de una
“mascarada”. Wachtel divulgó su existencia34. Allí, Pizarro
y Almagro se enfrentan con la corte del Inca y con Atahua-
llpa; el Rey de España interviene para castigar a Pizarro y,
sorpresivamente, aparece Colón.

Los danzantes en forma de ángeles persisten tanto en
el folklore como en la pintura. Las series angélicas del
altiplano boliviano y de los alrededores del Cuzco, tienen
mucho que ver con un trasfondo indígena existente.



44

JUEGOS ARTIFICIALES
Y OTRAS MANIFESTACIONES

Lo perecedero de la fiesta se ejemplifica con los fuegos
artificiales, los cuales no sólo muestran la obra de arte
efímero por excelencia, sino que sirven para dar fin a los
arcos, altares y tablados (fig. 35). En otra parte explicamos
la existencia de las posas o “altares”, construidas de fuegos
artificiales que suelen quemarse después de utilizadas, tal
el caso de Zurite y de algunas procesiones cuzqueñas40.
Arzans describe las luminarias y los fuegos artificiales hechos
en Potosí en 1725 “… un poco más adelante del crepúsculo,
continuándose el repique de campanas en todas las torres, se
pusieron faroles y luces de hachas de cera en los balcones y tablados
de la plaza y en los de toda la Villa. A la hora acostumbrada se
dio principio a los regocijos con unos fuegos artificiales…Era la
pieza un formidable castillo en cuyas almenas estaban unos leones
y por remate un águila imperial, que todo disparó con mucho
concierto, truenos, cohetes voladores, volcanes y redas. Consumidos
éstos, salieron cuatro hombres (que llaman armados) cubiertos de
pies a cabeza con pieles de carneros de la tierra y cargados de
unas a manera de pirámides, llenas de cohetes, borrachudos,
tronadores, penachos, triquitraques y ruedas, y con montantes de

Fig. 35. Fuegos artificiales. Han tumbado el arco y lo están encendiendo.

fuego en las manos comenzaron a caminar echando fuego y a las
pirámides artificiales, corriendo y discurriendo a todas partes con
mucha algaraza de toda la plaza… y otras invenciones de cohetes
y ruedas que corrían por unos cordeles de una parte a otra de la
plaza (que llaman correos por la velocidad con que de ida y vuelta
corren)…41”

Las corridas de toros, complemento indispensable de
las fiestas, merecen un estudio aparte; otro tanto puede
decirse de los juegos de cañas y sortija cuyos antecedentes
deben buscarse en las justas y torneos de la Edad Media.
Su vigencia en el Virreinato Peruano está demostrada,
aunque al parecer no quedan vestigios de estos eventos.

América fue muy ostentosa en sus fiestas, pese a las
restricciones de Felipe II, olvidadas ya en tiempo de su
nieto, Felipe IV, gran aficionado a la pompa y boato42...

Mucho es lo que se fue de este arte pasajero y cambiante
pero es mucho lo que queda. Su fuerza fue tan grande que
se crean maestros especializados en este arte de lo efímero,
pues hay documentos que hablan de maestros coheteros y
altareros en la ciudad del Cuzco43. Es el arte perecedero y
fugaz del vivir que pasa sin retorno. El chispazo que ilumina
nuestra vida, la cual, según Santa Teresa, es “una mala
noche en una mala posada”.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



45

NOTAS

Trabajo preparado por Teresa Gisbert para el INSTITUTO
DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, UNIVERSIDAD
DE MÉXICO, IV Coloquio de Historia de Arte celebrado
en la ciudad de Morelia. “El Arte Efímero en el mundo
hispánico” octubre de 1978.

1 Esta filosofía está expuesta en la égloga de DIEGO MEXIA DE
FERNAGIL titulada El Dios Pan, escrita en Potosí entre 1608 y
1621. Ver GISBERT TERESA Esquema de la literatura virreinal
en Bolivia pág. 56, La Paz 1968.  VARGAS UGARTE RUBEN De
nuestro antiguo teatro, Lima 1943, pág. 1 y ss.

2 El aspecto teatral de la vida española puede verse en GALLEGO
JULIAN Visión y símbolos en la pintura española del siglo de oro,
pág. 133, Madrid 1972. Sobre la fachada-retablo como marco de
una “arquitectura que es a la vez función y “espectáculo estético”,
ver PALM. El arte del nuevo mundo después de la conquista
española en “Boletín del Centro de Investigaciones Históricas y
Estéticas” Nº 4, Caracas 1966, pág. 49.

3 OROZCO DIAZ EMILIO. El teatro y la teatralidad del Barroco,
Barcelona 1969.

4 VARGAS UGARTE RUBEN. Impresos peruanos, Tomos IX y X,
Lima 1956, pág. 89 y 252.

5 ROSALES LUIS. El sentimiento del desengaño en la poesía barroca,
Madrid 1966.

6 VARGAS UGARTE. De nuestro antiguo teatro, pág 52 y 60.
7 Del “Dios Pan” de Mejía de Fernangil en Vargas Ugarte. Op. Cit.
8 ARZANS Historia de Potosí. Tomo I, pág. 268 y ss. Hace una

extensa descripción.
9 WETHEY HAROLD en Arquitectura Virreinal en Bolivia, La Paz

1960, refiriéndose a la Portada de la Catedral de Sucre dice: “la
decoración esculpida en las columnas del segundo piso es basta, y
la sugerencia de cortinas drapeadas en ambos pisos son más propias
de monumentos sepulcrales barrocos que de un edificio”.

10 Se adjuntan cuatro documentos tomados del Archivo Histórico de
Cuzco, todos ellos contrataos con artesanos (maestros altareros y
coheteros) relativos a los arcos realizados para Corpus. Sobre el
contrato del pintor Mauricio García, quien también decoró arcos
de procesiones, ver MESA-GISBERT Historia de la Pintura
Cuzqueña, Buenos Aires 1962, pág. 156, este maestro se compromete
a entregar 212 lienzos pintados en tres meses. Su participación en
un arco de Corpus se consigna en el documento adjunto de 1747.

11 ARZANS Ob. Cit. Tomo I, pág. 96 y ss.
12 GISBERT TERESA. Ob. Cit. Pág. 37 y ss.
13 ARZANS Ob. Cit. Tomo I, pág. 267.
14 Las sibilas de Copacabana están estudiadas en MESA-GISBERT Escultura

Virreinal en Bolivia, La Paz 1972, pág. 90para las sibilas de Puebla, ver
MAZA FRANCISCO DE La mitología clásica en el arte colonial de
México, México 1968, pág. 32 y ss y p. 43 y ss.

15 Constatado por los autores en el pueblo de Paucartambo,
departamento de Cuzco el 16 de Julio de 1978, la referencia virreinal
en ARZANS. Op. Cit. Tomo I, pág. 267 y ss.

16 Las pinturas de Incas más conocidas son la del Beaterio de
Copacabana de Lima y la de San Francisco de Ayacucho. GISBERT
Iconografía y Mitos Indígenas en el Arte.

17 VARGAS UGARTE. Impresos Peruanos, pág. 45, item 1200.
18 No se ha podido ubicar su iconografía.
19 VARGAS UGARTE Op. Cit. Tomo X, pág. 252, item 2535.
20 ARZANS Ob. Cit. Tomo III, Pág. 185 y ss.
21 FRANCASTEL PIERRE. La realidad figurativa, Buenos Aires 

1970, pág 281.
22 La iconografía de los “Triunfos” romanos se transmite a través de

grabados.
23 ROUSSET. Circe y el Pavo Real, Barcelona 1972. Capítulo “El

disfraz y la apariencia”.
24 GALLEGO. Visión y símbolos en la pintura española del siglo de

oro. Madrid 1972, pág 151ss.
25 SQUIER GEORGE. Perú, incidentes of travel and exploration in

the land of the Incas, Nueva York 1877, pág. 396.
26 FRANCASTEL Ob. Cit. Pág. 271.
27 Para una interpretación de la figura bifronte como el tiempo es

posible basarse en el estudio de PANOFSKY ERWIN “La Alegoría
de la Prudencia por Ticiano”, incluido en su libro El significado
de las artes visuales, B. Aires 1970, pág. 139.

28 Especialmente representan a Carlos III y Carlos IV.
29 Fernández Guarachi Gabriel en su testamento indica que deberá

hacerse el templo, lo cual corre a cargo de sus descendientes. Sobre
el poder y bienes de este cacique paceño, ver RIVERA SILVIA El
Mallku y la Sociedad Colonial del siglo XVII, el caso de Jesús de
Machaca, Revista “Avances” Nº 1, La Paz 1978.

30 ARZE RENE. Un testimonio artístico de la región andina, la Iglesia
de Jesús de Machaca en “Arte y Arqueología” Nº 5 y 6, La Paz 1978.

31 MESA-GISBERT Ob. Cit. Pág. 86 y ss.
32 FRANCASTEL Ob. Cit. Pág. 271.
33 GISBERT TERESA. Literatura Virreinal…Págs. 61 y 62.
34 WACHTEL NATHAN. Los vencidos, los indios del Perú frente a

la conquista española (1530-1570), Madrid 1971, pág. 65 y ss.
35 El contrato adjunto “Memorias de los gastos…” del Archivo de

Cuzco con la cuenta que presenta Pascual Pedro Barbosa sobre
gastos hechos para un “altar” de Corpus Cristo por encargo del
cacique de la Parroquia de San Sebastián, da idea exacta de las
estatuas, espejos y personas vivas que componían una de estas
composiciones.

36 ARZANS Ob. Cit. Tomo III, Primera Parte, Lib. X, Cap. 41.
37 MESA-GISBERT.  Escultura Virreinal… pág. 67 y ss.
38 Una representación de los cuatro elementos la tenemos en el molino

de los Incas, Acomayo, Departamento de Cuzco.  Realizada por el
maestro Tadeo Escalante.  MACERA PABLO La Pintura mural
Cuzqueña en “Apuntes”, Lima 1976.

39 Ver nota 40.
40 La quema de altares y arcos luego de la procesión puede hallar una

cierta relación con la actuales Fallas Valencianas.

LA ARQUITECTURA EFÍMERA



46

41 ARZANS Ob. Cit, Tomo III, Pág. 181.
42 Un juego de cañas está descrito en ARZANS Ob. Cit. Tomo I, pág.

268 y ss.
43 Personalmente pudimos ver en el pueblo de Zurite, departamento

de Cuzco, el 16 de julio de 1977, la quema de cuatro posas de cañas
y fuegos artificiales después de la procesión. El hecho se consigna
y reproduce en GISBERT TERESA Creación de estructuras
arquitectónicas y urbanas en la Sociedad Virreinal en “Revista” de
la Academia Nacional de Ciencias de Bolivia, La Paz 1978 Nº1, pág.
73. También ví quemar arcos y una posa de fuegos artificiales en la
festividad de la Asunta en la Parroquia de San Pedro en agosto de
1978.

LA FIESTA EN EL TIEMPO







n el siglo XVII la sociedad virreinal entra en un
período donde la presencia de la muerte es parte
del mundo circundante y de la vida. Esto hace
que la sociedad en su conjunto viva pendiente de

la religión, la cual ofrece una compensación eterna. Por
otro lado la sociedad está pendiente de la honra, esta última
como manera de trascender ante los hombres. Todo indi-
viduo está rodeado de un gran aparato formal que es el
provee, a través de la arquitectura y el arte, del escenario
adecuado para esa actuación efímera que es el vivir. Las
grandes residencias, los templos, y en especial las plazas,
son el marco adecuado para el hombre del siglo XVII que
ha hecho de su vida una representación.

En el Virreinato Peruano, en todas las ciudades y pueblos,
se hizo de las fiestas una parte constitutiva, y muy importante,
dentro del diario vivir. Las referencias a estos sucesos nos
ayudan a comprender todo un mundo del cual somos
herederos.

Quedan varias pinturas que dan testimonio del aparato
formal propio de las fiestas como la serie de la Procesión
de Corpus de Cuzco (hacia 1680). Quedan también las
pequeñas piezas teatrales que, insertas en los festejos, daban
su mensaje político y/o religioso; eran el parlamento
explicativo propio para cada ocasión. En su conjunto, la
fiesta era un gran ballet callejero en el que participaban las
autoridades, tanto civiles como eclesiásticas, los gremios y
los principales grupos étnicos: españoles, indios y africanos.
En los eventos civiles los españoles sacaban en cabalgata a
sus reyes, los indios a la dinastía incaica y los esclavos negros
a los “reyes etíopes”. Otros grupos, como los judíos, solían
estar ausentes, excepto en alguna ocasión que se los repre-
sentó en forma jocosa. El humanismo, propio del renaci-

49EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACIÓN DE LA FIESTA

miento, se hace presente en los personajes de la antigüedad
clásica, ya sean dioses o filósofos.

Cuando las fiestas eran religiosas se mostraban los
santos, siendo infaltables Santiago, patrón de los españoles,
y los santos americanos como Santa Rosa de Lima; también
estaban presentes compañías de ángeles militares, los cuales
eran representados por indios. Asimismo, en las fiestas
religiosas era usual representar la lucha del demonio con
los ángeles, escena teatralizada que queda en las danzas de
hoy, especialmente en la Diablada de Oruro (Bolivia) y los
Sajras de Paucartambo (Cuzco, Perú).

Todo este aparato servía para transmitir los dogmas
católicos que eran difíciles de comprender sólo a través de
los sermones y de las explicaciones de la doctrina. La
vivencia de los personajes de la farándula daba una realidad
casi tangible a reyes, santos y dioses, de manera que su
presencia era tan convincente como lo puede ser la televisión
en nuestros días.

EL DRAMA COMO TRANSMISOR DE IDEAS

Así como la representación formal de algunos mitos se
expresa en la decoración barroca de los templos, la tradición
verbal está presente en la fiesta, donde la representación
teatral juega un papel importante no sólo como realce de
determinados acontecimientos sino como transmisora de
ideas. Al respecto, es muy explícita la égloga titulada “El
Dios Pan” que fue escrita por Diego Mejía de Fernangil,
entre los años de 1607 y 1621, con ocasión del estableci-
miento de la Hermandad del Santísimo Sacramento de la



50

Villa de Potosí1. En esta obra, el pastor cristiano Melibeo
trata de convertir a su amigo Damón, que es pagano; para
ello, lo lleva a una fiesta que se realiza en Potosí. El asombro
y placer que la fiesta produce en Damón es causa de que
se haga cristiano.

El “Dios Pan”, de Fernangíl es la Eucaristía, la cual
sustituirá al “Dios Pan” gentílico adorado por el pastor
Damón, cuya descripción parece corresponder a un ídolo
prehispánico. Esta no es la única vez en que la idolatría
andina se recubre con el lenguaje clásico, pues el “monstruo
siniestro” adquiere para Mejía la forma del Dios Pan. Otro
tanto hace Fernando de Valverde en su obra “El Santuario
de Nuestra Señora de Copacabana” (Lima 1641), donde
Venus, junto a sátiros, ninfas y cupidos, circulan por Ilabe,
Copacabana y Tiquina con la mayor naturalidad.

Buscando el símil de la mitología clásica era más fácil
explicar la idolatría, ya que los españoles y criollos ilustrados
estaban familiarizados con los dioses de la antigüedad
clásica, pues eran herederos del humanismo renacentista.

Por otro lado, Mejía pretende mostrar a la Eucaristía como
Sol, planteando la identificación Dios = Sol, identificación
que se evidencia en varias representaciones pictóricas2 que
se estudia en la obra de Tristan Platt “Los guerreros de
Cristo” (La Paz, 1996).

La égloga sobre el Dios Pan plantea un puente dialéctico
entre dos sociedades ideológicamente muy distantes, la
indígena y la europea, iniciando un proceso que pretende
el control de lo imaginario.

ELTEATRO BREVE EN LAS MASCARADAS

Para comprender la sociedad colonial es necesario
hacerse cargo de lo que la fiesta significó para ella, enten-
diendo por “fiesta” la serie de espectáculos que se daban
en determinados eventos. En estas fiestas se realizaban
procesiones y desfiles matutinos, así como “mascaradas”,
que eran desfiles nocturnos en los que salían los diferentes
grupos vestidos a la manera de Incas, reyes de España,
etíopes y personajes mitológicos.

Fig. 36. Una mascarada. Detalle del lienzo sobre la entrada de Diego Morcillo a Potosí. Museo de América. Madrid.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



51EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACIÓN DE LA FIESTA

Las representaciones teatrales de temas profanos tenían
lugar en los coliseos o corrales de comedias, pero cuando
el asunto era religioso estas representaciones se hacían en
los atrios de las iglesias o plazas, otro tanto ocurría con el
teatro en lengua indígena.

El teatro en la forma de drama sagrado era parte inte-
grante de las fiestas. En las “mascaradas” se decían loas y
en las procesiones se representaban dramas sacros y autos
sacramentales. El componente literario estaba aderezado
con danzas, máscaras, arcos triunfales, carros y altares
callejeros, en frente de los cuales se solía bailar y decir algún
diálogo (fig. 36).

El historiador potosino Arzáns de Orzúa y Vela relata
muchas “mascaradas” como la que se hizo en honor del
Arzobispo Diego Rubio Mocillo de Auñón cuando, nom-
brado Virrey, pasó por Potosí camino a Lima. En la masca-

rada nocturna3 hubo un carro con un mancebo que hacía
de “princesa indiana”, salieron luego dos niños que repre-
sentaban a Europa y América, todo en versos escritos por
el agustino Juan de la Torre4. Dice el cronista: “a la mitad
de aquella Loa cantada salió de la bocamina de aquel Cerro (de
Potosí) un indiecillo a la propiedad de cuando labraban las
minas”. Cuando el carro partió, terminada la representación, se
siguieron otros papeles como ‘el Sol, la Luna y los Planetas, todos
en caballos con ricos aderezos’, y “por último iba en unas andas
uno de los Ingas o Rey del Perú con sus coyas”.

En estas descripciones se ve cómo el elemento indígena
fue componente de las fiestas en forma tan persistente,
tanto, que nacido en las primeras representaciones pervive
hasta hoy en festividades como la del Gran Poder de La
Paz o el Carnaval de Oruro5.

Fig. 37. Anónimo. La ”Adoración de los Reyes Magos”, donde uno de los reyes está
representado por un Inca. Así Dios se manifiesta a las tres razas de América: blancos,
indios y negros. Iglesia de Ilabe.

Fig. 38. La ”Adoración de los Reyes Magos”, con los tres reyes: un blanco, un inca y
un negro. La ropa del Inca está muy alterada. Atribuido a Pérez de Holguín.



52

LA PRESENCIA DEL OTRO EN LAS FIESTAS:
INDIOS, NEGROS, TURCOS Y  JUDÍOS

La Epifanía o Adoración de los Reyes Magos representa
la manifestación de Cristo a los gentiles; por ello los tres
reyes tradicionales simbolizan las razas del mundo: blancos,
negros y cobrizos. En función de los pueblos representados
estaríamos ante europeos, africanos y asiáticos, mostrados
estos últimos como sarracenos. Por eso es importante la
inclusión de un indio, Inca en este caso, en algunos lienzos
de la Epifanía, siendo los más conocidos los que se pintaron
en los pueblos de Juli e Ilabe a orillas del lago Titicaca,
también hay un cuadro de Holguín con este tema.

En 1988 Margot Beyersdorff publica el drama La adora-
ción de los Reyes Magos, el cual se representa en la ciudad

de Cuzco, en el barrio de San Blas. La obra se basa en un
texto de Palomino y reconoce la existencia de otro drama,
alterado y muy corto, que se representaba en Cacha, pueblo
relativamente cercano de Cuzco6. Tradicionalmente, se cree
que esta pieza fue traída desde Potosí por los mitayos. El
Rey Gaspar es el que habla en quechua, afirmando así su
procedencia étnica (figs. 37 y 38).

La representación de Cuzco estaba acompañada por
una cabalgata callejera que llegaba hasta Herodes, quien
espera en un balcón. En Cacha, la representación termina
con la carrera de los tres Reyes, que determinará el augurio
de un buen o mal año. Si vence el rey blanco, el año será
bueno; si vence el negro, el augurio es malo.

La fiesta de Reyes es la ocasión para incluir varios
conjuntos de negros que finalmente derivan en las diferentes
danzas que simbolizan a los esclavos para la producción de
la caña de azúcar o el trabajo en los lagares, en Potosí los
esclavos negros estaban destinados a los hornos de la casa
de la Moneda. Grupos de bailarines negros los hay en casi
todas las localidades andinas desde Paucartambo hasta
Potosí, siendo hoy en día una de las más famosas “La
morenada” que se baila en el Carnaval de Oruro.

Para el mundo hispánico, que festejó largamente sus
victorias contra los “turcos”, sobre todo a raíz de la batalla
de Lepanto, la inclusión de los “sarracenos” era imprescin-
dible. Asimismo, Santiago matamoros es un eufemismo
para demostrar lo gentil, lo no cristiano. En tal sentido los
turcos estuvieron presentes en las procesiones de Santiago
que tenían lugar en los Andes, como lo consigna Raez
Retamozo7. En algunas danzas del Perú el “turco” lleva
turbante y un gran capirote puntiagudo. Los musulmanes,
más conocidos en aquel entonces como sarracenos, se
oponen al rey de España que defiende la Eucaristía, como
símbolo de la fe católica. Esto derivó en simplificados
lienzos donde la Eucaristía está sobre una columna sujeta
por el rey de España, a quien a veces acompañan ángeles.
Los sarracenos, a veces acompañados por la “sinagoga” tiran
de unas cintas a fin de hacer caer la columna (fig. 39).

Sólo conocemos un caso en que los judíos fueron
representados en una fiesta, se trata de una comparsa –al
parecer jocosa– en que los judíos están presentes; descritos
por Diego de Ocaña (año 1600) quién dice: “entraron en la
Iglesia más de sesenta hombres de Extremadura… vestidos todos
de judíos, con martingalas coloradas y trajeron una novia judía…
Delante de la novia cantaron un par de tonadas… y después
bailaron”. Al igual que a los negros, a los judíos se les da
un carácter burlesco.

Fig. 39. El rey de España (Carlos II) defendiendo la Eucaristía del ataque de los
musulmanes. Colección particular.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



53EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACIÓN DE LA FIESTA

TEATRO, DANZAS Y PROCESIONES EN HONOR A
LA VIRGEN

Hay una obra teatral dedicada a la Virgen de Guadalupe,
la cual fue escrita en Potosí en 1600 por el fraile jerónimo
Diego de Ocaña, quien viene a América a promover la
devoción de María. Es pintor y nos deja imágenes de la
Virgen en Lima, en Potosí y en Chuquisaca8.

Ocaña era hombre de mundo como lo testifican sus
observaciones sobre las gracias femeniles en su crónica
sobre Chile, Perú y Bolivia. La obra teatral que escribió no
guarda unidad de tiempo y la alusión a América es breve
y circunstancial, pues al final el autor pone en boca de un
cautivo liberado versos en la que se muestra que Potosí es
una ciudad afortunada por tener, al igual que España, a la
Virgen de Guadalupe.

Salvando esta alusión, es poco lo que hay sobre América;
en cambio, al estilo del teatro español de su tiempo, hay
diálogos galantes refiriéndose al amor del Rey Rodrigo por
Florinda, hija del noble que facilita el ingreso de los moros
en España. Por su parte, el bufón dice verdades que no
serían admitidas en boca de los cortesanos. La obra de
Ocaña se permite cuestionar en público los valores jerár-
quicamente establecidos, aunque debemos considerar que
se refieren a un rey nada grato a la historia española.

La comedia a que hacemos referencia se representó
después de la ceremonia religiosa, pues el mismo Ocaña
nos dice: “Llévase la imagen a la plaza, donde estaba un teatro;

y allí se representó una comedia de la misma historia de Ntra.
Sra. y de sus milagros, la cual representaron unos faranduleros”
Acabada la comedia, prosiguió la procesión.

En los días siguientes se jugó la sortija, juego que fue
motivo para que entraran a la plaza Carros Triunfales, uno
de los cuales “tiraban cuatro caballos, a los cuales venía azotando
un salvaje. Es de notar que detrás del salvaje venían cuatro damas
representando la Misericordia, la Paz, la Justicia y la Verdad”, y
luego “los cuatro Evangelistas a caballo y los Doctores de la
Iglesia”.

    El tema del “salvaje”, que representa al hombre primitivo
y es sinónimo del nativo americano, se repite en otra cabalgata
donde aparece el “Salvaje de Tarapaya”, valle aledaño a la ciudad
de Potosí, el cual iba vestido con musgo de los árboles (este
personaje aún se ve en la fiesta de Paucartambo). Venían con
él otros “salvajes”, sustentando un peñasco dentro del cual
estaba el Inca. Frente a ellos, se colocó una dama a caballo
que representaba la Fe, la cual pide sea quitado el Sol y que
en su lugar se ponga la cruz. Finalmente, hay una lucha entre
el demonio y la Iglesia.

Algunas de estas piezas sagradas fueron escritas en España
para que se representasen formalmente en un teatro, tal es el
caso de La Aurora de Copacabana, obra de Calderón de la
Barca, publicada en Madrid en 16729. La comedia está escrita
con toda propiedad y su fuente parece haber sido la obra de
Alonso Ramos Gavilán Historia del Célebre Santuario de
Ntra. Sra. De Copacabana y sus Milagros (fig. 40) (Lima,
1621). Calderón tuvo contacto con gente que estaba interesada

Fig. 40. Vista del santuario de
Copacabana, en primer plano
la “Capilla Miserere”, al fondo,
pegada a la iglesia, la pequeña
“Capilla Posa”.



54

en el Perú, tal el caso de Mollinedo y Angulo, párroco de la
Almudena de Madrid, quien fue Obispo de Cuzco desde 1664
hasta 1699, el cual dio su aprobación a la Tercera Parte de
comedias del célebre poeta español.

El tema tenía tanto interés que en América se escribe otra
pieza teatral dedicada a la Virgen de Copacabana, pero desde
una perspectiva cuzqueña. Es la titulada Usca Paucar, cuya
acción se desarrolla en Cuzco y Copacabana y que originalmente
fue escrita en quechua10. Esta comedia es similar a El pobre
más rico, obra de Gabriel Centeno de Osma, cura de la
parroquia de Belén en Cuzco, quien la escribió en quechua11.
Aquí, como en el Usca Paucar, el protagonista entrega su alma
al demonio. Ambas obras fueron escritas en idioma nativo,
lo que indica que estaban destinadas a la población indígena
de Cuzco12. Posiblemente, fueron parte de representaciones
callejeras y estaban encaminadas a adecuar a la sociedad
cuzqueña a la nueva fe.

Otra pieza del mismo tipo, pero de la cual sólo tenemos
noticia, es la comedia, en lengua aimara, compuesta por un
jesuita para que se represente en el pueblo de Juli, pueblo
situado a orillas del lago Titicaca. Su tema estaba basado “sobre
aquellas palabras del Libro Tercero del Génesis: ‘pondré
enemistadas entre tu y la mujer, y ella misma quebrantará tu
cabeza’”13.

LA BATALLA ENTRE ÁNGELES Y DEMONIOS

Uno de los temas sagrados que mayor vigencia ha tenido
es la lucha de San Miguel con los demonios, lo que ha
dado origen a la famosa “Diablada” que hoy se baila en
Oruro. Originalmente, la danza era sólo acompañamiento
a una representación teatral previa que casi ha desaparecido.
En Bolivia quedan dos versiones de esta obra recogidas por
Julia Elena Fortún14. Estas piezas tienen viejos antecedentes;
uno de los más antiguos es el de 1601, cuando en las fiestas
de Potosí en honor a la Virgen de Guadalupe15aparece
Lucifer que entra a caballo con una carta que es leída
públicamente, indicando que Proserpina, la diosa del
infierno, que tenía aspecto de sirena, era la más hermosa.
Un caballero que representa a la Iglesia, enfrenta al demonio
defendiendo a su vez a María como la más hermosa. Se
acepta el reto en una misiva del jurado y se da la lucha
entre el demonio y el caballero cristiano. El jurado da su
veredicto en la siguiente comunicación:

“En la Villa Imperial de Potosí, de los reinos del Perú, en 30
días del mes de septiembre de 1601 años….declaramos al Príncipe
por prisionero de la Serenísima Reina de los Ángeles la Virgen

María Sra. Nuestra, en cuya imagen de Guadalupe es
representada….”.

Antes de empezar el torneo se había servido una colación
entre los asistentes y luego, después de disparos de artillería
y cohetes, entran “muchos demonios en caballos muy ligeros,
todos con ropas negras y llamas de fuego”, y añade el cronista:
“Salió luego… un carro triunfal, el cual tiraban cuatro sierpes,
con las cuales iba un demonio… en la mano derecha venía sentada
Prosepina, el rostro… muy blanco y hermoso… y del medio cuerpo
para debajo de sierpe y con la cola rodeaba el carro”. Esta imagen
de la diosa infernal, muy ligada a la mitología grecorromana,
queda transformada en las obras de Calderón en “la culpa”,
que es identificada con la sirena.

La pintura barroca existente en Bolivia muestra carros
triunfales con la figura de la sirena con cola de sierpe. Son
notables los ejemplos de Jesús de Machaca (1706), obra de
Juan Ramos, y el de la Iglesia de Guaqui atribuido al mismo
autor16.

Cabe preguntarse, ¿qué queda de estas fiestas? Lo más
espectacular es la fiesta que actualmente se realiza en el
pueblo de Paucartambo en honor a la Virgen del Carmen
y en ella se realiza una batalla en la que intervienen los
demonios o “saqras”17.

Paucartambo es un pueblo del siglo XVIII y la iglesia
no se levanta sobre la plaza sino que señala el término de
la calle principal. Las casas tienen dos pisos y a la planta
alta se accede desde la misma calle a través de una escalera
exterior. El día de la fiesta todos ocupan los balcones, de
manera que el pueblo se convierte en un gran teatro cuyo
telón de fondo es la Iglesia. De los muchos conjuntos que
se reúnen, interesan para nuestro caso tres: el de los Collas,
el de los Chunchos y el de los saqras o Demonios. Los
collas provienen de las orillas del lago Titicaca y ellos
representan a los pueblos aimaras del sur. Algo más tarde
entran los Chunchos procedentes de la selva. Los Chunchos
matan a todos los Collas, momento en el que aparecen los
Saqras y arrastran, supuestamente hasta los infiernos, a los
Collas muertos. Estamos ante una representación, hoy en
su mayor parte mímica, que rememora las tradicionales
batallas entre la gente de la selva y los pueblos del altiplano.
La aparición de los demonios da el toque “cristiano” a la
ancestral batalla. Los tres conjuntos tienen su propia danza.
Los saqras son siete y representan los pecados capitales,
están presentes en la procesión de la Virgen, quedando
heridos y muertos al paso de ésta. Este episodio se realiza
cuando los demonios toman posesión de los tejados de las
casas haciendo mil peligrosas piruetas. Se trata de una
escena de “mimo” que matiza la procesión, sobre todo por
el peligro que supone hacer todo el espectáculo en los
tejados. (figs. 41a, 41b).

LA FIESTA EN EL TIEMPO



55EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACIÓN DE LA FIESTA

En la “Diablada de Oruro”, que se presenta en el Carnaval,
hoy rara vez tiene lugar el diálogo, en el pasado era una
Comedia Sagrada, de la cual se conserva la versión que
recogió J. E. Fortún el año de 1953 del bailarín Zenón
Goitia, quien retenía de memoria un corto texto denomi-
nado “El relato”. El segundo texto es el recogido por el
escritor orureño Ulises Peláez18, que en su primer acto
parece provenir del original de Goitia.

El primer acto, donde cada personaje se identifica,
transcurre entre Lucifer, Satanás y San Miguel, más el coro
de demonios, pues el coro de ángeles, si es que existía, ha
desaparecido de la danza quedando tan sólo Miguel. En el
segundo acto se inicia la lucha. En el tercer acto, que tiene
lugar en la puerta de la Iglesia del Socavón, “el Ángel” llama
a cada demonio dando lugar a que cada uno se autodefina.
La autodefinición de Luzbel es así: “Yo Luzbel, elegante
príncipe de estos ángeles rebeldes, en las alturas soy el astro
poderoso, que por mi soberbia encolericé al Supremo, hoy padezco
mi altivez, vengo amontonando mundo sobre mundo, porque el
mundo para mí no es nada y todo el mundo es mi morada, no
sabéis que devoro con mis colmillos de oro, a los gusanillos de la
tierra que penetran en las ricas minas de oro y plata…”.

La danza de los demonios se conoce en el norte del
Perú desde el siglo XVIII como lo testifica el dibujo ilumi-
nado que está en el manuscrito del Obispo Martínez
Compañón, donde los demonios que luchan con San
Miguel son siete. En Lambayeque (Perú), la danza de “Los

diablillos”, que representa a los siete pecados capitales,
también tiene un texto (fig. 42).

La representación de la lucha entre San Miguel y los
demonios era parte de muchas obras teatrales; está en el
drama Rapto de Proserpina y Sueño de Endimión del
“Lunarejo”, el cual fue escrito hacia 1640 en Cuzco. El
tema muestra un asunto propio de la teología cristiana
expuesta en términos de la mitología clásica. Proserpina,
que representa el Alma, es seducida por Plutón (Lucifer)
y llevada a los Infiernos, pese a que ella era la amada de
Endimión, que es la personificación de Cristo. La obra
está destinada a los indígenas, pues está escrita en quechua.

El demonio se auto describe así:

En mi condición del que lo puede todo
atemoricé al Universo.
Al rayo representante de la brasa ardiente
desde la nube hice brotar
…………..
Tan pronto como yo piso el suelo
tengo que estremecer los hogares;
hago temblar la tierra,
………
El otorongo salteador
se humilla por donde camino
…
El Océano con sus peces
y la calurosa yunga con sus hijos
únicamente a mí me están mirando

Fig. 41a. “La Proseción de la Virgen del
Carmen en Paucartambo”. Cuzco, Perú.
Los demonios en los tejados se estremecen
al paso de la Virgen.



56

…………
El oro en las entrañas de la tierra
la plata en el interior de las rocas
para mí se muestran  (figs. 43, 44 y 45)
……………

Así, el demonio se muestra con las características que
tiene hoy el “Tío” de la mina, dador de riquezas. Tiene la
fuerza de Pachacamac que es quien hace temblar la tierra,
y como Illapa, el señor del rayo. Aquí Espinoza Medrano,
“El Lunarejo”, ha querido que el auditorio identifique a
este demonio con aquellas fuerzas naturales que bajo la
advocación de diferentes dioses eran adoradas en los Andes.
Contra este demonio, que se llama Plutón, lucha San
Miguel acompañado de las jerarquías angélicas que son
descritas así:

Las Dominaciones, las Virtudes,
juntamente con las Potestades vuelan:
los demás sus alas queman,
las estrellas parpadean
………………………
Los principados comienzan a desplazarse,
también allí los arcángeles,
y el ángel, incitándose mutuamente
aquí y allá caen…
………………
Allí el guerrero llamado Miguel.
……………
“Quién como Dios” diciendo corre,
pisa encima de mi cabeza,
mi cuello golpea con el acero,
con su chumpi me destroza el cráneo

Fig. 42. Dibujo de un grupo de danzantes con siete demonios “pecados capitales” y
San Miguel. Fue encomendado por el Obispo de Trujillo Baltasar Martínez Compañón,
año de 1779.

Fig. 41b. Diablo de Paucartambo con máscara de felino. Representa “la ira”.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



57EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACIÓN DE LA FIESTA

En la segunda jornada de esta obra
teatral hay una danza de los demonios que
es lo único que ha quedado, pero que da
testimonio de cómo entraron ángeles y
demonios en el imaginario del hombre
andino.

Finalmente este tema también ha sido
llevado a un cuento para niños y jóvenes
con el título de “La pluma de Miguel”, la
acción se desarrolla en el altiplano y en el
Salar de Uyuni y las luchas entre ángeles
y demonios se da por la posesión de la
conciencia humana que tiene la forma de
una bola de cristal19.

Fig. 45. El Arcángel San Miguel en el Salar.

Fig. 43. Vista del Salar de Uyuni al atardecer.

Fig. 44. La “China Supay” que representa la lujuria,
en una versión moderna que la muestra en varias
danzantes.



58

DIOSES Y SANTOS COMPARTEN LA ESCENA

No puede pasar desapercibido el hecho de que para la
transición de los mitos precolombinos a la fe católica se
utilizara como puente la mitología clásica, producto del
humanismo imperante. Por ello, los dioses y los héroes de
la antigüedad comparten el escenario histórico y religioso
con los santos. En Potosí, el año de 1624, con motivo de
la canonización de San Ignacio de Loyola se alzaron altares
en las esquinas de las calles, representando alternativamente
escenas mitológicas y religiosas. El historiados potosino
Arzáns de Orsúa y Vela describe los “teatros” que se levan-
taron para esta ocasión. Estos elementos estaban unidos
entre sí por calles hechas con enramadas de “frescuras”20.
Los temas fueron: a) En la plazuela de la Cebada, San Pedro
y varios Papas. b) En la otra esquina, el Cerro de Potosí
personificado por un indio. c) En la plaza de San Lorenzo,

Elías en el Monte Carmelo con Santa Teresa. d) En San
Agustín, un globo con una doncella que representaba a
Potosí. e) En la esquina Lusitana, San Benito. f) En la
esquina de la Lechuga, sobre la plaza del Regocijo, los
cuatro elementos. g) En la esquina del Hospital Real, Santo
Domingo. h) En la esquina de la Comedia, las cuatro partes
del Mundo. i) En el cementerio de la Merced, San Francisco
recibiendo los estigmas. j) En la plazuela del Rayo, las doce
sibilas. k) En el Hospital de San Juan de Dios, San Agustín.
l) En la esquina del juego de pelota, Apolo y las Musas. m)
En la otra esquina de la pelota, San Pedro Nolasco. n) En
la esquina de los Herreros, el Juicio de París. o) En el
Cementerio de San Francisco, San Francisco de Paula. p)
En la calle Imperial o de los sastres, los dioses de la anti-
güedad. q) En el Empedradillo, entrando a la Plaza del
Regocijo, San Ignacio. r) En la esquina del tambo, los Incas.
s) En la esquina del cementerio de Santo Domingo, San
Juan de Dios. t) En la esquina de la Compañía, los reyes
de España desde Fernando el Católico hasta Felipe IV.

La antigüedad clásica estaba representada por “Apolo y
las musas”; en el tablado de los dioses estaban Neptuno,
Venus y Juno; también estaban representadas las “Sibilas”,
aunque estas tenían una connotación cristiana por consi-
derarse que ellas ya anunciaron la venida de Cristo. De los
grupos inspirados en la antigüedad clásica, el que más
interesante resulta es el del “Juicio de París”, hecho con
estatuas de bulto y tamaño natural.

Esta procesión con sus “arcos”, sus “teatros” y sus calles
de aromáticas enramadas nos muestran a Potosí en lo mejor
de sus días. A través de las esquinas mentadas podemos
constatar la existencia de un tambo, de la calle de lusitanos
–nombre con el que ocultaban su origen los judíos– y del
famoso empedradillo donde terminaron violentamente sus
días Vicuñas y Vascongados21.

Los “teatros” se armaron con estatuas de bulto. Merece
hacerse hincapié en algunas de las escenas como la de los
“cuatro elementos” que también estaba ligado a un concepto
humanístico. Arzáns describe así este tablado: “estaba puesta
por sus famosos artífices la máquina de los cuatro elementos: el
aire, que estaba en forma de un hombre con cuatro rostros y el
cabello erizado, soplaban sus bocas furiosamente haciendo gran
ruido, el viento que con grandes fuelles lo formaban desde una
parle oculta, el fuego estaba en forma de un caracoleado rayo
ardiendo y despidiendo con artificio un incendio de llamas; la
tierra era un globo de árboles, flores y animales… el agua era una
mar donde estaban… muchos navíos y varios peces”.

En las fiestas, entre las imágenes que muestran un
concepto occidental del mundo, con sus héroes cristianos,
dioses greco-romanos y reyes de España, aparecen siempre
los Incas22.

Fig. 46. San Sebastián en la procesión de “Corpus” el año de 1976 donde puede verse
el árbol natural al que se le han sujetado varios oros vivos.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



59EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACIÓN DE LA FIESTA

Fig. 47. Lienzo de la procesión de
“Corpus” en Cuzco con el “carro”
de la parroquia de San Sebastián
que está atado a un árbol natural.

CUZCO: LA PROCESIÓN DE CORPUS EN VIVO

Un análisis de la escultura virreinal nos muestra cómo
en la búsqueda de una representación lo más próxima
posible a la realidad empezaron a borrarse los límites que
separan las imágenes de los seres vivos. La siquis de la
sociedad virreinal, se esforzaba al máximo en su búsqueda
de Dios, imaginaba la presencia de éste, de la Virgen y de
los santos en la vida cotidiana, testimonio de lo cual nos
dejan los escritos de los místicos de los siglos XVI al XVIII.
El hombre barroco se comportaba ante la imagen como
ante un ser vivo, le dirigía la palabra, la increpaba y le hacía
llegar sus súplicas. Para mayor veracidad, a las imágenes se
les colocaban ojos de vidrio, cabellos naturales y, en ocasio-
nes, dientes naturales; algunas imágenes eran articuladas
y la mayoría de ellas posee un lujoso ajuar del que disfrutan
en las diferentes ocasiones

Este alternar con las imágenes, y su capacidad de “vivir”,
también se hace patente en algunos actos públicos como
ocurre, aún hoy, en la procesión de “Corpus Christi” en
la ciudad de Cuzco. Flores Ochoa estudia detalladamente
esta festividad desde sus antecedentes incaicos, cuando el
Inca bajaba a la plaza de Huaycapata precedido por las
momias de sus antepasados23. En esta singular procesión,

que exalta las diferentes parroquias de indios, y dada la
proximidad del Corpus con la fiesta del Inti Raymi, algún
autor sugiere que los santos de cada parroquia sustituyen
a la momia del Inca respectivo.

Considerando el aporte indígena a esta fiesta, hay que
destacar el trato con los cuerpos momificados al que estaban
acostumbrados los indígenas pre-conquista, coincidente
con la proximidad a la muerte, propia del barroco español.
Momias y estatuas se combinan para dar continuidad a un
evento tan importante como la procesión de “Corpus
Christi”.

La unión de lo vivo y lo estatuario se evidencia en la
procesión de “Corpus” en los loros vivos amarrados al árbol
donde está sujeta la imagen de San Sebastián (figs. 46, 47).
La imagen de San Cristóbal tiene, para mayor verismo,
dientes naturales que, dada la magnitud del santo-gigante,
son de pollino. La Virgen de Belén, como una “palla”, luce
entre sus joyas el “topu” de oro que le regaló el Inca Sayri
Tupac (figs. 48, 49).

Las imágenes bajan de las respectivas parroquias a acom-
pañar a la Virgen que las espera en la Iglesia de Santa Clara,
desde donde todos partirán a la Catedral para la procesión.
Estas imágenes suelen comportarse como seres vivos, los



60

Fig. 49. Una ñusta protegida por un parasol que sujeta un enano. Museo Histórico
de Cuzco.

Fig. 48. La Virgen bajo un parasol como una “Coya” según el uso de las mujeres incas
nobles. Un ángel sujeta el parasol.

santos se saludan mutuamente, se visitan y algunos de ellos,
caso de San Sebastián y San Jerónimo, “compiten” en una
descomunal carrera llevados por sus respectivos fieles, después
de la cual el vencedor acompañará a María en la procesión.

Para la fiesta del “Corpus Christi”, Cuzco se convierte en
un gran teatro donde las imágenes recrean un “juego de
títeres” durante nueve días; en este tiempo, la gente canta,
danza y hace música, amén de comer en la plaza principal el

famoso “chiruicho” regado con chicha. El plato consiste en
el conejillo de indias bien adobado, acompañado de maíz
tostado y algas, tradición que parece provenir de tiempos del
incario.

La serie de lienzos que consagra la “procesión de Corpus”
de antaño fue encomendada por el Obispo Mollinedo, hacia
1680, probablemente al pintor Basilio de Santa Cruz que
trabajaba en la Catedral.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



61EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACIÓN DE LA FIESTA

LA HISTORIA INDÍGENA

Mucho se ha escrito sobre la Tragedia de Atahuallpa,
publicada hace varios años por Jesús Lara24, la cual aún hoy
se representa en Oruro durante el Carnaval. Suele ser parte
de la “Danza” de los Incas. En la actualidad, la danza es
muy popular pero la representación se da rara vez. En el
drama que se representa actualmente en Oruro, el texto se
recita en quechua y algunos personajes, como el rey de
España y Colón, llevan máscaras de alambre que les dan
un aspecto fantasmal. Ellos solo están presentes en la mente
de los espectadores pues pertenecen a otro tiempo y otro
lugar.

El historiador potosino Arzáns Orzúa y Vela dice que
el año de 1554, en las fiestas en honor de Santiago y la
Virgen, se representaron en la Plaza Mayor de Potosí ocho
comedias, cuatro de las cuales están descritas. Tenían como
tema: el origen de los Incas, los triunfos de Huayna Capac,
la tragedia de Huáscar y la muerte de Atahuallpa. Indica

el cronista que estas comedias se escribieron en verso, en
idioma castellano con el indiano, en ellas se exalta al
fundador del Imperio y se reúnen los principales hechos
de la historia incaica, aunque muestra a Atahuallpa como
usurpador y asesino de su hermano, probablemente para
justificar así su muerte.

Estas obras se volvieron a poner en escena el año de
1590 pues el historiador Arzáns dice que se representaron
“las cuatro famosas comedias” con ocasión del estreno del
templo de la Compañía de Jesús y vuelven a mencionarse
el año 164125. Con el tiempo las cuatro comedias primitivas
se alteraron, pues en el siglo XVIII se incluyen en ellas a
los Incas de Vilcabamba.

Jesús Lara encontró cuatro manuscritos de esta obra;
en dos de ellos, que parecen derivar de un original común,
los personajes se expresan en castellano y quechua, los
otros dos están escritos solamente en quechua. Lara reputa
como auténtico el manuscrito de Chayanta, que está fechado
en 1871, y supone que esta obra es la descrita por Arzáns.

Fig. 50. La “Tragedia de la muerte de Atahuallpa” que se representa en Oruro el lunes de Carnaval. En primer plano Pizarro y Colón, este último con una rejilla en la cara lo que le
da un aspecto fantasmal. Es el personaje ausente que tiene una presencia simbólica.



62

Nosotros pensamos que es una trascripción de fines del siglo
XVIII, con evidentes alteraciones, y que está ligada a la gran
rebelión indígena (1781). El manuscrito de Chayanta tiene
anacronismos que delatan la época; así, indica que estas
obras fueron usadas como propaganda política (figs. 50 y
51).

La muerte de Atahuallpa en la obra teatral y en algunas
obras pictóricas, donde es decapitado, nos muestra altera-
ciones propias de la tradición popular. Para comprender
estos cambios hay que pensar en la relación con el mito de
Incarri, donde el Inca  pierde su cabeza y la unión de ésta
con el cuerpo significa tanto la resurrección del Inca como
la reconstitución del Imperio. Esto indica que no sólo los
españoles sino también los indígenas utilizaron el teatro
para moldear la historia; mientras los españoles muestran
a Atahuallpa como usurpador y lo juzgan por mandar a
matar a su hermano Huáscar, los indígenas lo valoran
relacionándolo con sus jefes revolucionarios (año 1781).
Según Flores Galindo, en la conciencia popular hubo una
identificación de Atahuallpa, que fue muerto por estrangu-
lamiento, con Tupac Amaru I, que fue degollado26.

El drama de la muerte de Atahuallpa se representó en
varios lugares de Perú y Bolivia. En Lima, se puso en escena
el año de 1890 y a principios de este siglo todavía se repre-
sentaba en Puno. Hoy también se representa en el pequeño
pueblo de Yarvicolla, cerca de Oruro y hasta hace muy poco
podía verse en el pueblo de Paria (Oruro)26a. Manuel Burga
nos da un testimonio muy antiguo sobre esta representación,
cuando el cacique de Mangas, Carlos Callan Poma, es acusado
de haber practicado danzas y cantos idolátricos en el año de
166227.

Así como las obras teatrales relacionaban a Atahuallpa
con los rebeldes de 1781, cuando la rebelión indígena fue
sofocada se escribieron algunas piezas de teatro en honor
de los vencedores. Pedro Nolasco Crespo escribió “Loa al
mérito del Brigadier Sebastián de Segurola”, quien fue el
defensor de La Paz cuando ésta estuvo cercada por las tropas
de Tupac Katari. Esta pieza fue puesta en escena en la Plaza
Mayor de La Paz e intervienen en ella el “Mérito” y los
Partidos de Larecaja, Chulumani, Sica-Sica, Pacajes, Omasuyos
y Apolobamba, provincias que agradecen a Segurola el
haberlas protegido.

El papel de los indígenas en la fiesta se introdujo en las
obras de carácter religioso; así, se incluye un inca en una
pieza sobre los Reyes Magos. Por otra parte, están los parla-
mentos del Incarri28 y la inclusión de dioses prehispánicos
(sol y luna) en la danza de los turcos que acompañan a
Santiago y que tiene lugar en el valle del Colca.

Fig. 51. Un Inca danzando.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



63EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACIÓN DE LA FIESTA

EL ESTRADO: CARROS Y ALTARES

La ciudad barroca es un gran escenario; Bonet Correa
en su estudio de la fiesta nos dice: “El lugar abierto pero a la
vez cercado de la plaza es sin ningún género de duda, dentro de la
ciudad, el más apto para una fiesta. Cuando la plaza es amplia
y regular y su arquitectura se dispone en balcones y miradores
dispuestos para que en ella se coloquen cómodamente gran número
de espectadores, la plaza es como una edificación teatral, una
especie de corral de comedias de grandes dimensiones…29”.

En la actualidad hay un escenario festivo intacto: el
pueblo de Paucartambo, cerca del Cuzco, donde se realiza
la fiesta de la Virgen del Carmen, y también la ciudad del
Cuzco, donde se realiza la procesión de “Corpus Christi”.
Pucartambo es un pueblo del siglo XVIII al que se accede
por un puente denominado de Carlos III, que aísla el
conjunto urbano del medio circundante. El Cuzco, donde
tiene lugar la procesión de Corpus, conserva su vieja fisono-
mía. A las plazas, o portales de iglesia, donde se realizan los
principales actos de las fiestas, llegan los carros triunfales y
en sitios señalados se construyen altares frente a los cuales
tienen lugar determinados actos.

Los carros, que fueron elementos indispensables en las
procesiones, responden a una imagen conceptual de ellos,
materializada en la pintura. Estos carros pictóricos, que
podemos ver en las iglesias de Achocalla, Jesús de Machaca
y Guaqui, están concebidos en tres planos: celeste, terrenal
e infernal. Están tirados por ángeles, santos o los evangelistas
que a veces se representan por sus animales simbólicos. El
tema central suele ser la apoteosis de la Eucaristía o de la
Virgen, sostenidos por la monarquía española, mensaje

político que induce a través de este medio visual el respeto
por la corona española como defensora de la fe. Cerca del
carro suelen ponerse las cuatro partes del mundo y debajo
de él los herejes. A veces el tema es protagonizado por una
orden, como la franciscana.

Así, el que en el Imperio Romano fue carro guerrero y
en el Renacimiento carro festivo, se convierte en un carro
trascendental que sintetiza el mundo cristiano, con la huma-
nidad, guiada por la Iglesia Católica, que está representada
por sus santos y defendida por la monarquía española. Con
el tiempo, el carro queda reducido a una simple columna,
sobre la que se coloca la Eucaristía o la Inmaculada, defendida
por el rey de España del ataque de los turcos.

Los arcos festivos, esencialmente perecederos, permiten
ensayar en ellos la decoración de portadas, donde se llevan
a la piedra las papayas, naranjas y monos que en forma
natural, vemos en los altares callejeros. La similitud de las
portadas del “barroco mestizo” con los arcos efímeros que
se levantaron en siglos pasados, es notable30.

Edwin Palm, al estudiar el urbanismo indiano, enfatiza
la importancia de la fachada-retablo. Ella sintetiza y fija lo
que nació en los altares efímeros capaces de acoger toda
fantasía. Depurada ya la decoración, la portada nos entrega
algo permanente, no ya perecedero como en la fiesta barroca.
No ocurre lo mismo con los carros, la mayor parte de los
cuales desapareció, lo que sí queda es el escenario urbano
por donde carros y bailarines transitaron, y nos quedan las
danzas y el mimo, aunque se haya perdido casi completamente
todo el parlamento. También nos quedan las imágenes,
producto de una mente colonizada que aún busca estatuas
parlantes y móviles en las festividades religiosas de hoy.



NOTAS

Este trabajo fue presentado al Simposio sobre “La fiesta”
realizado en Santiago de Chile con los auspicios de la
Universidad Católica y de la UNESCO.

1 Ejemplificada en el capítulo anterior.
2 GISBERT (1980) pág 89, fig. 24. Al respecto, ver el libro de TRISTAN

PLATT Los guerreros de Cristo, La Paz, 1996.
3 ARZANS. Tomo III, pág. 50.
4 El historiador Arzáns no consigna el texto, que probablemente se

ha perdido.
5 Para el Gran Poder, ver ALBO-PREISWERK (1986), para Oruro,

ver GISBERT (1989).
6 BEYERSDORFF, pág. 24.
7 RAEZ RETAMOSO, MANUEL.  “Los ciclos ceremoniales y la

percepción del tiempo festivo en el Valle del Colca (Arequipa)”,
en ROMERO (comp.) Música, danzas y máscaras en los Andes.
Lima, 1993, pág. 269 ss.

8 IBIDEM pág 330.
9 CALDERON DE LA BARCA Obras completas, Dramas. Madrid.

1945.
10 Publicada en Teatro de Siempre (Ed. Aguilar, 1970).
11 Ver Teatro de siempre.
12 Ver Juan de Espinosa Medrano en L.A. SANCHEZ Tomo III, pág.

114 y ss.
13 GISBERT (1968) pág. 37.
14 FORTUN (1961) pág. 9 - 11.
15 GISBERT “Rubens, Calderón de la Barca y la simbología barroca

en Arquitectura Andina”.

16 MESA-GISBERT (1977) pág. 86 y ss.

 VILLASANTE (1979) pág. 197 y ss.
18 Reproducido en FORTUN (1961), pág. 12 y ss. El texto de Peláez

publicado en 1988 difiere parcialmente del de Goitia, recogido por
J. E. Fortún.

19 MESA ISABEL “La pluma de Miguel”. Alfaguara. La Paz 1998.
20 ARZANS, Tomo I, pág. 398.
21 La repartición del azogue proveniente de Almadén (España) o

Huancavelica (Perú) dio lugar a grandes reyertas entre dos bandos,
los poderosos vascongados y el bando formado por otros españoles
como castellanos y andaluces, más los criollos. Estos últimos usaban
un sombrero hecho de lana de vicuña por lo que se los conocía
como “vicuñas”.

22 ARZANS, op. cit.
23 “La fiesta de los cuzqueños: la procesión del Corpus Christi” en

FLORES OCHOA (1990) pág 102 y ss.
24 LARA (1957), reeditado en 1989 por Amigos del Libro, Cochabamba,

y por “Ediciones del Sol” Buenos Aires. Trata extensamente el tema
WACHTEL (1976). Ver GISBERT (1968) pág. 40 y ss.

25 ARZANS, II, pág. 86.
26 FLORES GALINDO pág. 65.
26a BEYERSDORFF me dio la información sobre la representación de

Paria.
27 BURGA pág. 395.
28 OSSIO (1973). Ver trabajos de Arguedas y Franklyn Pease.
29 BONET CORREA pág. 65.
30 MESA-GISBERT (1982). Tomo I, pág. 177 y ss.

64 LA FIESTA EN EL TIEMPO







INTRODUCCIÓN - SÍNTESIS

l siglo XVII es el siglo del barroco, expresión
de una cultura cristiana emanada del Concilio
de Trento que presupone, en lo pictórico, el
rechazo al desnudo y a la fábula mitológica.

Como contraparte se desarrolla hasta límites insospechados,
el gusto por el emblema, el jeroglífico y las composiciones
alegóricas. En todos los casos se trata de una “sabiduría”
oculta propia de las minorías de la sociedad renacentista,
que se populariza en el siglo XVII. Según Gállego es “una
cultura que busca en lo esotérico, en la iniciación reservada de
unos cuantos… lo más delicioso de sus goces mentales…”.

Los signos utilizados para expresar conceptos, son
previamente aceptados por la colectividad, que los usa para
realizarse plásticamente. En el mundo hispánico post-
tridentino estos signos son los emblemas, los jeroglíficos
y las alegorías. Para Orozco Covarrubias, que es un erudito
“seicentista” español, “Emblema” es la “pintura que significa
aviso debajo de una o muchas figuras”, “Jeroglífico”, a su vez
es una pintura que esconde una intención moralizante.
Ambos, el emblema y el jeroglífico se interrelacionan y
confunden. Por último, tenemos la “Alegoría”, figura que
mediante atributos se puede identificar con un concepto
abstracto, como la virtud o el vicio.

No es fácil analizar este arte que se comunica mediante
signos nacidos, por una parte, en el mundo clásico y, por
otra, en la patrística cristiana. Juzgar este arte bajo los
supuestos de la crítica contemporánea sería lesionar grave-
mente la posibilidad de comprender, no sólo el arte en sí,
sino a la sociedad que lo produce.

67

Sabemos que el arte barroco buscaba conmover y asom-
brar al espectador y por este medio, convencer. Este asombro
persiste en el espectador del siglo XX ante obras que se nos
presentan extrañas, “curiosas”, como dirían los cronistas
virreinales. Tal el caso de varios lienzos pintados en el
altiplano boliviano, entre 1680 y 1710, por Leonardo Flores
y su discípulo Juan Ramos, ambos activos en pueblos
situados a orillas del lago Titicaca, como Guaqui y Jesús
de Machaca. Los cuadros representan el “Triunfo de la
Eucaristía” y el “Triunfo de la Inmaculada” y están dispuestos
a pares. Evidentemente derivan de los Triunfos de Rubens,
pintados para la tapicería de las Descalzas Reales de Madrid.
Estas composiciones han sufrido una transformación, de
manera que entre el esquema propuesto por Rubens y los
cuadros andinos hay, no sólo variantes compositivas, sino
una transposición de símbolos. Los diseños de Rubens,
como su “Triunfo de la Eucaristía”, presentan la siguiente
disposición: un Carro arrastrado por ángeles, que lleva la
alegoría de la Iglesia con el cáliz en la mano, uncidos al
Carro –en posición de vencidos sujetos al vencedor– van
la Astronomía, la Filosofía, la Naturaleza, la Ciencia y las
razas exóticas. Las otras composiciones de “Triunfos”
guardan estructura similar.

En los lienzos altiplánicos el Carro está ocupado por
los fundadores de órdenes y los doctores de la Iglesia, más
la monarquía española como sustentadora del dogma
correspondiente (ya sea la Eucaristía o la Inmaculada). Sin
duda, son obras de intención política donde el Estado se
muestra fuertemente ligado a la iglesia lo que, en cierto
modo, le asegura la fidelidad de sus católicos súbditos. Este
grupo de santos y reyes en las composiciones andinas tiene

RUBENS, CALDERON DE LA BARCA Y LA SIMBOLOGÍA BARROCA



68 LA FIESTA EN EL TIEMPO

el lugar que ocupa la Iglesia en la composición rubeniana.
La Ciencia, la Filosofía, etc., están sustituidas por los
herejes, ya no uncidos al carro sino bajo sus ruedas. A veces
se coloca en este mismo lugar al mundo, demonio y carne.
Las razas exóticas se sustituyen por las cuatro partes del
mundo entonces conocido: Europa, Asia, África y América.
Seres infernales forman el cuerpo del Carro, concretamente
una Sirena (símbolo del pecado) y un Dragón. En el segundo
lienzo del par, ya sea sobre la Eucaristía o sobre la Inmacu-
lada, un Tritón hace pareja con la Sirena.

Pensamos que existe un grabado que sirvió de modelo
a nuestros pintores, pero, aun así, éste no basta para explicar
la intención del lienzo, sobre todo en la parte infernal. Por
esto tenemos que recurrir a textos escritos –históricos y
literarios– para llegar a una completa identificación de los
signos. En esta búsqueda encontramos un Auto Sacramental
de Calderón de la Barca titulado “El valle de la zarzuela”
el cual permite explicar las figuras del Dragón y la Sirena
y el papel de los cuatro continentes.

LOS CARROS TRIUNFALES Y EL APARATO
TEATRAL

De la relación entre teatro y artes plásticas nos habla
Francastel en su libro “La realidad figurativa” cuando
estudia la fiesta mitológica del quattrocento. Al describir
la fiesta de Mayo en Florencia explica cómo algunos episo-
dios se hallan vinculados con los “Triunfos” de Petrarca
obra que, a su vez tiene su transposición plástica en el
Triunfo que Piero de la Francesa pintó para Federico
Montefeltro y su mujer. Francastel nos dice que la fiesta
del Mayo florentino era “un verdadero cortejo de carros de
carnaval, los ‘edifizzi’ (o carros), salían cada año al cuidado de
las parroquias o cofradías. Esos carros se detenían en las plazas
de la ciudad y los actores que los acompañaban ofrecían el tema
del edificio”. Finalmente Francastel dice: “Importa aquí
comprobar que en Florencia, a mediados del siglo XV, los cortejos
de carros alegóricos no solo existían en las paredes pintadas al
fresco de los palacios o en los versos de algún Poliziano, sino que
los artistas no hacían mas que copiar paso a paso, con pluma y
pincel sinceros, lo que pasaba ante sus ojos”1 (fig. 52).

Esta fiesta manierista, de gran trascendencia en Europa,
fue vista por muchos soldados españoles que, estando en
Italia, pasaron luego a Indias, como ocurre con Francisco
de Carvajal lugarteniente de Gonzalo Pizarro, y con él otros
varios. A influencia de ellos y de un sinnúmero de eruditos,
entre los cuales ciertamente se contaban los jesuitas, la
fiesta de “Carros Triunfales” pasó a América.

Los Carros Triunfales eran característicos de la Procesión
de Corpus Christi; usualmente cada uno de ellos aclaraba
su significado con una “Loa”, que era una pequeña pieza
teatral, de tipo alegórico. Otro tanto ocurría en los desfiles
que se realizaban con ocasión de la exaltación al trono de
algún nuevo monarca; tal ocurre en 1789, año en que tiene
lugar en Lima, una procesión de cinco carros con motivo
de celebrar la asunción al trono de Carlos IV. Cada carro
se acompañó de una loa. Hay una obra impresa en Lima,
de la que existe un solo ejemplar citado por Vargas Ugarte,
en la que se copian las loas que acompañaban a cada carro
en el citado desfile2. Esta costumbre viene de antiguo, así
en 1716 al paso del Arzobispo Morcillo Rubio de Auñon
por Potosí, con destino a Lima a donde iba a hacerse cargo
del solio virreinal, se hace un desfile nocturno cuyo motivo
central era un carro alegórico sobre el Cerro de Potosí; el
sentido y significado de este se aclaraba en una loa que
recitaba un niño vestido de mitayo. El hecho fue descrito
por el agustino Juan de la Torre. El desfile fue pintado por
Pérez de Holguín3. Si retrocedemos aún más en el tiempo,
están los Carros que aparecen en la “fiesta de justas y cañas”Fig. 52. Uno de los “carros” dibujados por Caudí.



Fig. 55. Carro del “Triunfo de la Eucaristía” en la Iglesia San Francisco (Cochabamba). Bajo la primera rueda, el mundo, la carne y el demonio. Junto al carro las cuatro partes
del mundo, América la primera. En el carro los Franciscanos sustentando la Inmaculada. Tiran del carro los símbolos de los evangelistas.

69RUBENS, CALDERON DE LA BARCA Y LA SIMBOLOGÍA BARROCA



que se realiza para celebrar a la Virgen de Guadalupe, en
Potosí, el año de 1601. Allí se presenta un Carro con el
Príncipe de las Tinieblas sentado en un trono y acompañado
por Prosepina. El carro, que termina en pavesas, pasto de
los cohetes y las llamas, estaba tirado por serpientes. El
personaje que hacía de Demonio o Rey del Tártaro una
vez separado del carro se encadenó a los pies de la Virgen
y al día siguiente fue llevado en procesión4.

Todo esto nos habla de la estrecha relación que existe
entre los carros Triunfales y el teatro. Ambos, los carros en
su parte formal y el teatro en el contenido, son trasladados
al lienzo, y en tal forma han llegado hasta nosotros sin que
alcancemos a comprender del todo su importancia y su
significado.

LA OBRA DE CALDERÓN DE LA BARCA
EN EL VIRREINATO DEL PERÚ

Sin duda Calderón fue el autor teatral que gozó de
mayor popularidad en el Virreinato de Perú tanto en el
siglo XVII como en el XVIII. Sus obras se presentaron en
Lima, Potosí, Buenos Aires, Arequipa, etc. Entre las obras
de Calderón representadas pueden citarse “Lances de Amor
y Fortuna”, “Las armas de la hermosura”, “Afectos de odio
y amor” y “La vida es un Sueño”5. En el inventario del
teatro de Buenos Aires de 1792 se citan tres libros de obras
de Calderón y la música para la comedia “Las armas de la
hermosura”6. La importancia de Calderón se infiere de
que no se nombre en el citado inventario ningún otro autor
del siglo de oro y sólo se lo menciona a él, junto a Ramón
de la Cruz, quien por entonces estaba en boga7. Casi en el
siglo XIX, sube a escena “Casa con dos puertas es mala de
guardar” y “La gran Cenobia”; esto muestra que Calderón
no pierde actualidad, desde las primeras décadas del siglo
XVIII en que representan “Vado y divisa de Leónido y
Marfisa” y “Ni amor se libra de amor”,
obra que se representó en Buenos Aires, Arequipa y
Huancavelica8. El entusiasmo por Calderón durante el siglo
XVIII nos muestra cuán grande debió ser su influencia
cuando estaba vivo y en el culmen de su gloria.

Además de sus obras teatrales, Calderón compuso textos
para óperas; así en Lima, se representó en 1701 “La púrpura
de la Rosa”, ópera con texto de Calderón a la que puso
música Tomás de Torrejón y Velasco, quien vino al Perú
con el Virrey Conde de Lemos9. La obra ya se había estre-
nado en Madrid (1660) con música de Juan Hidalgo10. El
autor se basaba en los desgraciados amores de Venus y

Adonis11. En cuanto a los Autos Sacramentales podemos
decir que en Lima se representó, entre otros, “El gran
Teatro del Mundo”.

Del predicamento que Calderón tenía en Cuzco baste
decir que el Obispo Mollinedo, quien tanta influencia
tuvo en el área andina, fue párroco de la Almudena antes
de venir a Indias y conocido sacerdote en la Villa de Madrid
y en la Corte. El dio su “aprobación” a la Tercera Parte de
Comedias del célebre poeta español don Pedro Calderón
de Barca. En la edición de 1687, Mollinedo alaba a Calderón
en los siguientes términos: “y siendo el Autor, tan estimado
y aplaudido en las mas Naciones de Mundo… cualquier aprobación,
o censura mía quedará muy corta, solo se decir, que continuamente
le quisiera estar oyendo, porque la eficacia en sus razones, y
lenguaje en el hablar, cede a toda ponderación”12. Mollinedo
fue obispo del Cuzco entre 1664 y 1669.

Respecto a la Audiencia de Charcas, hoy Bolivia, Cal-
derón escribió su drama sagrado “La Aurora de
Copacabana” que fundamentalmente trata de la introduc-
ción de la Virgen a orillas del lago Titicaca para desterrar
el culto al Sol y a un famoso ídolo preincaico llamado
Copacabana que allí se adoraba. El tema, por su importan-
cia, merece un estudio especial, pero cabe indicar su valor
en cuanto muestra el contacto del dramaturgo con el Nuevo
Mundo. Probablemente el drama fue escrito para la intro-
ducción de la Virgen de Copacabana en Madrid, a donde
llegó llevada por el chuquisaqueño Miguel de Aguirre,
fraile agustino y confesor del Virrey Mancera en cuya
compañía fue a España cuando el Virrey volvió a la corte
al finalizar sus funciones. A través de Aguirre, Calderón
conocería la obra del cronista Fray Antonio de la Calancha
sobre Copacabana la cual sirvió al dramaturgo para com-
poner el argumento de su drama, en el que incluye también
la llegada de Pizarro a Túmbez y el triunfo de los españoles
en Cuzco sobre las tropas de Manco Inca13 .

Las decoraciones para las obras de Calderón de la Barca
estuvieron a cargo de Juan Rizzi. Se trabajaba con ricas e
ingeniosas tramoyas que fueron introducidas en la corte
de Madrid por dos italianos: Cosme Lotti y Caccio del
Bianco14. Rizzi se ocupó del montaje teatral hasta 1673,
año en que ya estaba separado del trabajo y ocupaba su
lugar el valenciano José Caudí15 quien debía gran parte de
su fama a la preparación de los carros para las fiestas que
se realizaron en Valencia el año de 1662 en honor a la
Inmaculada; de este evento queda un libro que se publicó
en 1963, escrito por J. B. Valda, en él se describen los
carros y altares callejeros acompañándose el texto con
ilustraciones; algunos de los dibujos son del propio Caudí.

70 LA FIESTA EN EL TIEMPO



71

Los carros tienen un lejano ascendiente en los “Trionfi”
del renacimiento cuatrocentista y un antecedente más
cercano en los Caros Triunfales de Rubens. Los dibujos
de Caudí fueron importantes en la pintura del Virreinato
Peruano.

LOS TRIUNFOS DE RUBENS

En base a la conocida tradición italiana de la “Giostra”
y los “Trionfi”, Rubens creó una serie de composiciones
que, abandonando la temática pagana, están inmersos en
el espíritu de la Contrarreforma; estas composiciones que
en su mayoría exaltan la Eucaristía se desarrollan en forma
de Carros Triunfales.

Los Triunfos de la Eucaristía de Rubens son una serie
de cartones realizados para los tapices que donó Isabel
Clara Eugenia, Gobernadora de los Países Bajos, al Con-
vento de las Descalzas Reales de Madrid. Rubens hizo los
diseños entre los años de 1625 y 1626 y  los tapices fueron
tejidos en Bruselas en el taller de Jan Raes.  Se ha supuesto
que los diseños tuvieron asesoramiento teológico y que
responden al poema alegórico de Lope de Vega “Triunfos
Divinos” (1625)16.

Los Triunfos de Rubens son: “Triunfo del Amor Divino”,
“Triunfo de la Fe Eucarística sobre la Idolatría” y “Triunfo
de la Verdad Eucarística sobre la Herejía”. Estas composi-
ciones tuvieron gran difusión a través de los grabados que
de ellas se hicieron. Las composiciones muestran la figura
del protagonista sobre el respectivo carro que unas veces
va tirado por simples caballos y otras por ángeles; a estos
carros van uncidos los vencidos: Ignorancia, Idolatría,
Ciencia, etc.; a su vez las ruedas arrollan a todo aquello
que signifique mal como la “Furia” o la “Discordia”. La
composición se completa en la parte superior con un
rompimiento de gloria. Los carros barrocos de las proce-
siones tienen como punto referencial esta serie aunque
existen otros, no ya compuestos con fines pictóricos, sino
destinados a ser llevados a la realidad, como el boceto
hecho por Rubens para la procesión que tuvo lugar en
Amberes el año de 163817 al cual tendremos que referirnos
al tratar de los carros triunfales pintados en las iglesias a
orillas del lago Titicaca. En el pueblo de Huanoquite,
cercano a Cuzco, hay una copia textual del cuadro de
Rubens el “Triunfo de la Fe sobre la Ciencia” (Fig. 53) .

Ciertamente, Calderón conoció estas composiciones
de Rubens y al propio pintor el año 1628, cuando éste
estuvo por segunda vez en España. También conoció las

composiciones de Caudí quien muestra influencia del
pintor flamenco en los carros que diseñó para la festividad
de la Inmaculada realizada en Valencia (1662), los cuales
a su vez trascenderán en América, concretamente en el
Cuzco. Tampoco fue ajeno a estas composiciones Mollinedo
y Angulo, Obispo de Cuzco, que quiso retratarse junto a
un “Carro Triunfal Eucarístico” que se pintó para la Iglesia
de San Blas. En el sencillo carro está sentado un Niño
Jesús que porta el cáliz eucarístico, el carro arrolla a la
muerte, al mundo y a Cupido que se representa junto al
amor carnal. El carro es tirado por cuatro corderos y
delante de él van el obispo y su sobrino, a la sazón párroco
de la Iglesia de San Blas.

RUBENS, CALDERON DE LA BARCA Y LA SIMBOLOGÍA BARROCA

Fig. 53. Carro alegórico, dibujo de Pedro Pablo Rubens.



72

LOS CARROS TRIUNFALES
EN LA PINTURA VIRREINAL

Donde mayor aceptación tiene este tipo de composicio-
nes es en el altiplano paceño, allí hay ocho enormes lienzos
con Carros Triunfales, cuatro en Guaqui, dos en Machaca
y dos en Achocalla; seis de estos cuadros muestran el Triunfo
de la Eucaristía y el de la Inmaculada. Existen en Bolivia
dos más, alusivos al Triunfo de la Orden Franciscana (La
Paz y Cochabamba), uno de ellos con referencia específica
a la Audiencia de Charcas (hoy Bolivia)18. En Perú sólo
conocemos dos lienzos con carros alegóricos, el de Huano-
quite (cerca de Cuzco) que copia una composición de
Rubens y un pequeño Triunfo de la Eucaristía con el retrato
de Mollinedo en la ciudad de Cuzco. Aunque con un
concepto un tanto diferente, hay que considerar también
los cuatro carros de la procesión de Cuzco.

Todas estas composiciones, con excepción de las cuz-
queñas, responden a un programa preestablecido que
muestra el Carro Triunfal tirado por ángeles y evangelistas.
Las ruedas del carro aplastan al vencido; éste es según los
casos, el “dragón infernal” (Achocalla), “Mundo Demonio
y Carne” (composiciones franciscanas), “herejes” y las
“cuatro partes del mundo” (Guaqui y Jesús de Machaca).
A los cuatro continentes generalmente se los considera
comprometidos con la idolatría. No escapa Europa a este
concepto ya que también tuvo gentilidad y paganismo.  Las
composiciones franciscanas elevan los cuatro continentes
hacia el carro para recibir las enseñanzas de Cristo.

El carro, en sus versiones más antiguas es relativamente
simple, pero en las más barrocas es sumamente elaborado;
entre sus ruedas y formando parte de él hay una serpiente
o dragón que enrosca su cola con la de una Sirena. El carro
suele llevar también una figura bifronte, a la manera de
Jano, que habíamos interpretado como el destino que se
realiza con el paso del tiempo, con la suma del pasado y el
futuro; sin embargo, de acuerdo al bosquejo de Rubens
para el Carro de la Procesión de Amberes, la figura bifronte
–en este caso una mujer auriga– representa la Providencia.
Ambos conceptos se funden y la Providencia viene a ser la
versión post-tridentina del Destino.

LOS CARROS TRIUNFALES EN EL AUTO
SACRAMENTAL “EL VALLE DE ZARZUELA”

Entre los elementos esenciales de los Carros Triunfales
alegóricos está un ser infernal personificado por el Dragón,
la Serpiente o la Hidra de siete cabezas, todos representan

al mal y, en última instancia a Lucifer (f.249-250). Las
cabezas de la Hidra son los siete pecados capitales. Este ser
infernal se enlaza con una Sirena que es el símbolo del
pecado.

En “El valle de la zarzuela” de Calderón (obra escrita
en l655)19 intervienen el Demonio, la Culpa (protagonista),
la Gracia, el Hombre, las Cuatro Partes del Mundo y un
Príncipe, que es Cristo, y en cuya acción le acompañan los
Santos Juanes. La obra presenta cuatro carros desarrollán-
dose en cada cual un episodio. Se inicia con una invocación
que hace el Demonio para que se presente la Culpa la cual
es “Parto de la mujer y la serpiente”. Lo que explica por qué
la Culpa, o Sirena, tiene cuerpo de mujer y cola de sierpe.
El autor aclara, más adelante:

“Ambrosio, sobre David
te da nombre de SIRENA”. (fig. 54)

Cuando ingresa el primer carro al tablado, éste se
describe así:  “Abrese el peñasco, y vese en el primer cuerpo una
hidra grande, de siete cabezas, y sobre ella la Culpa… y la hidra
ha de estar sobre ruedas”. Esta indicación parece explicar los
lienzos del altiplano que en su Carro Triunfal presentan
una hidra como la descrita por Calderón que es un mons-
truo de siete cabezas que pare a la Culpa en forma de
sirena. Esta, a su vez, es producto del parto de la “mujer”
que concibió de la Serpiente. Tanto en el Auto de Calderón
como en la pintura de Guaqui es la Serpiente-Hidra la que
pare a una Serpiente-Sirena. Se trata de figuras alegóricas
y poéticas que procuran mostrar desde diferentes ángulos,
la relación demonio-pecado, serpiente-culpa, hidra-sirena,
etc. El texto de Calderón nos dice:

“…………………….al paso
me salió un monstruo tan fiero,
que nunca le vio mayor
la esfera del Universo
de coronadas cabezas
estaba todo compuesto;
y aun no era horror tener
(si de sus señas me acuerdo),
como vulgo de los monstruos,
muchas cabezas un cuerpo,
tanto, como que rasgando
las escamas de su pecho
abortó de sus entrañas
otro monstruo horrible y bello,
que por alma de sus iras
estaba encerrado dentro.
Este pues, con rostro humano
y humana voz, su veneno
empezó a espaciar al mundo”

LA FIESTA EN EL TIEMPO



73

El monstruo horrible y bello es la Sirena o Culpa que
esparce su veneno a las cuatro partes del mundo conocido,
aunque luego estos continentes son redimidos y convertidos.

Los cuatro carros de la obra están presentes en el tablado
y echan a andar en el momento en que los personajes
actúan. Las indicaciones del texto nos dicen que: “Del primer
carro sale EUROPA, a lo romano… Del segundo carro sale  ASIA,
a lo judío…Del tercero (carro) sale AMERICA, a lo indio… Del
último carro sale ÁFRICA, a lo moro”. El demonio hace un
brindis y explica:

Las cuatro partes del mundo  (fig. 55)
ya convidadas se ven,
pues de su voz atraídas
sedientas vienen a ser
del tósigo de la CULPA
cómplices…

La primera parte del Auto Sacramental concluye con
la lucha entre la Culpa y la Gracia. El segundo carro que

RUBENS, CALDERON DE LA BARCA Y LA SIMBOLOGÍA BARROCA

Fig. 54. Detalle del “carro alegórico” de Jesús de Machaca, mostrando a la Sirena que representa “La Culpa”.

sale a escena es un barco; el texto indica: “Esta música se
oye en la nave, y dando vuelta con salva y chirimías, se ven en
ella el PRÍNCIPE, el BAUTISTA, el EVANGELISTA”, EL
PRÍNCIPE (que es Cristo) está representado como un cazador
con arcabuz. La CULPA y el DEMONIO dialogan en hermosos
versos que muestran el renacer de la Naturaleza ante la aparición
de Cristo.

El DEMONIO pregunta a la NATURALEZA.
¿Qué hay en ti para que alegres,
a pesar de escarcha y nieblas,
renazcan todas tus flores?
……………………….
… ¿Qué hay en ti, agua,
cuando tus ondas hielas,
no ufana con que sean vidrios,
las vas elevando a perlas?

En este idílico ambiente que rememora los místicos
jardines de la pintura virreinal, se presenta  el tercer carro



74

cuyo tema es la caza de la fiera –que es la Culpa–. Esta se
oculta en la “selva” junto al “Demonio” que vestido con
piel de león representa al “león rugiente” de las escrituras.
El texto dice: “En el carro del jardín habrá un árbol, y una cruz
entre las ramas, y el Príncipe hace que sube a él, y salen las cuatro
partes del mundo hablando entre sí…”. Cuando el “Príncipe”
(Cristo) ha subido a la cruz se ve al “hombre” luchando
con la fiera (culpa o pecado) y es entonces que Cristo desde
el árbol-cruz dispara y hiere a la “Culpa”. Vencida ésta,
triunfa la “Gracia” que es la amada del “Príncipe”. Según
la doctrina católica la gracia se recibe por medio de la
eucaristía por ello el último carro tiene la apariencia de un
“Triunfo Eucarístico”.

Calderón de la Barca declara por boca del demonio
que este mundo donde vivimos es un campo (selva lo llama)
inculto y desértico lleno de abrojos y espinas. Por ello el
título “El valle de la zarzuela”. Y el autor explica:

“……………quiero
darle el nombre de una selva,
reducida a una alquería
 pobre, pues una ZARZA
(por ser la planta más seca,

más árida y más inútil,
más escabrosa y sangrienta
de cuantas en ella nacen)
blasón de sus cotos sea”.
Y añade:
La eligieron, porque fuera
Decir de LAGRIMAS VALLE,
Lo mismo que si dijeran,
EL VALLE DE LA ZARZUELA.

Así el Auto Sacramental nos trae a una serie de imágenes
que han sido plasmadas en la pintura virreinal. El complejo
significado de estas pinturas con carros triunfales, barcos
simbólicos y jardines místicos, se explica en esta obra que
presenta cuatro carros: a) La hidra y la sirena, b) La nave
en el mar de las tribulaciones, c) El jardín místico con la
cruz al centro, d) El Triunfo de la Eucaristía y la Gracia.

La puesta en escena de los Autos Sacramentales fami-
liarizó al público en la alegoría más extrema; pudiendo
conjeturarse que lo que hoy se muestra oscuro y es campo
exclusivo de eruditos, estaba al alcance de todos. Así “El
valle de la zarzuela” de Calderón es la puerta que permite
ingresar al pensamiento que inspiró las composiciones de
Guaqui, Machaca y Achocalla.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



75

NOTAS

Este trabajo ha sido presentado por Teresa Gisbert al XLIV
Congreso de Americanistas, realizado en Manchester, al
“Simposio de Iconología” y forma parte de la publicación
que se realiza en México bajo la coordinación de la Dra.
Elisa Vargas Lugo, México 1987.

1 FRANCASTEL PIERRE pág. 280 y ss.
2 VARGAS UGARTE 1956, Tomo X, pág. 252.
3 MESA-GISBERT 1977, pág. 185 ss.
4 OCAÑA pág. 346.
5 SANCHEZ L. A. pág. 36; TRENTI ROCAMORA pág. 48-49 y 217.
6 TRENTI ROCAMORA pág. 103 ss. 110.
7 IBIDEM.
8 IBIDEM pág. 402.
9 GRABACIONES ANGEL N. 3008 texto de Stevenson.
10 SUBIRA pág. 345.
11 STEVENSON pág. 23 y 24.
12 IBIDEM pág. 39.
13 CALDERON 1945 pág. 392 ss.
14 PEREZ SANCHEZ pág. 266.
15 IBIDEM.
16 SEBASTIAN pág. 173.
17 PHAIDON EDITION. RUBENS.
18 MESA - GISBERT 1977 pag. 167.
19 CALDERÓN 1945, pág. 699 ss.

RUBENS, CALDERON DE LA BARCA Y LA SIMBOLOGÍA BARROCA



BIBLIOGRAFÍA

ALBÓ-PREISWERK. Los Señores del Gran Poder. La Paz 1986.

ARZANS Y VELA BARTOLOMÉ. Historia de la Villa Imperial de
Potosí. 3 vol. Providence 1965.

BALTRÁN AUGUSTO. Carnaval de Oruro. Ed. Universitaria. Oruro
1956.

BEYERSDORFF MARGOT. Historia y drama ritual en los andes
bolivianos. Ed. Plural. La Paz 1987.

BONET CORREA ANTONIO. La fiesta barroca como práctica del
poder. En “El arte efímero en el mundo hispánico”. UNAM. México1983.

BURGA MANUEL. Nacimiento de una utopía. Muerte y resurrección
de los incas. Lima 1988.

CALDERÓN DE LA BARCA PEDRO. Obras completas. Dramas.
Aguilar. Madrid 1945.

________________Obras completas. Autos Sacramentales. Aguilar.
Madrid 1945.

CANEPA KOCH GISELA. Los chunchu y las palla de Cajamarca en
el ciclo de la representación de la muerte del Inca en ROMERO 1993.

CRESPO ALBERTO. Esclavos negros en Bolivia. La Paz 1977.

CRUZ ISABEL. La fiesta metamorfosis de lo cotidiano. Universidad
Católica de Chile. Santiago 1995.

DEAN CAROLYN. Los cuerpos de los Incas y el cuerpo de Cristo.
Universidad de San Marcos. Lima 1999.

FORTÚN JULIA ELENA. La danza de los diablos. La Paz 1961.

FLORES GALINDO ALBERTO. Buscando un Inca. Identidad y
utopía en los Andes. Lima 1987.

FLORES OCHOA JORGE. El Cusco, resistencia y continuidad. Cuzco
1990.

FRANCASTEL PIERRE. La realidad figurativa. Buenos Aires 1970.

GÁLLEGO JULIÁN. Visión y símbolos de la pintura española del
siglo de oro. Aguilar. Madrid 1972.

GISBERT TERESA. Iconografía y mitos indígenas en el arte. La Paz
1980.

________________Esquema de la literatura virreinal en Bolivia.
UMSA. La Paz 1968.

________________El paraíso de los pájaros parlantes. La Paz 1999.

GISBERT TERESA Y MESA JOSÉ DE. Arquitectura Andina. Emb.
de España. La Paz 1997.

GONZÁLES BRAVO ANTONIO. Música, instrumentos y danzas
indígenas en “La Paz en su IV centenario”. Tomo III. La Paz 1948.

GRUZINSKY SERGE. La colonización de lo imaginario. FCE. México
1991.

________________La guerra de las imágenes. FCE. México 1994.

GUAMÁN POMA DE AYALA FELIPE. Nueva crónica y buen gobierno.
Siglo XXI. México 1980.

LARA JESÚS. Tragedia del fin de Atawallpa. Cochabamba 1957.

MACERA PABLO. La pintura mural andina. Lima 1993.

MAZA FRANCISCO DE LA.  La mitología clásica en el arte colonial
de México. UNAM. México 1968.

MENESES TEODORO. La muerte de Atahualpa. Universidad de San
Marcos. Lima 1987.

MERCADO MELCHOR MARÍA. Album de paisajes, tipos humanos

y costumbres de Bolivia (1841-1859) Ed. Bco. Central de Bolivia.
Estudio Gunnar Mendoza. La Paz1991.

MESA JOSÉ DE GISBERT TERESA Historia de la pintura cuzqueña.
Buenos Aires 1962. Lima 1982.

_____________Escultura virreinal en Bolivia. La Paz 1972.

MILLONES LUIS Actores de altura. Ensayos sobre el teatro popular
andino. Lima 1992.

______________ Perú colonial. De Pizarro a Tupac Amaru II. Lima
1995.

OCAÑA DIEGO DE. Un viaje fascinante por la América Hispana
del siglo XVI. Ed. Álvarez. Madrid 1969.

OROZCO DÍAZ EMILIO. El teatro y la teatralidad del barroco.
Barcelona 1969.

PANOFSKY ERWIN. El significado de las artes visuales. Ed. Infinito.
Buenos Aires 1970.

PEASE FRANKLYN. Los últimos Incas del Cuzco. Alianza América.
Madrid 1991.

PEREZ SANCHEZ ALFONSO. José Caudí, un olvidado artista deco-
rador de Calderón. En Goya. N. 161-162.Madrid 1981.

PLATT TRISTAN. Los guerreros de Cristo. Ed. ASUR. Plural, La Paz
1995.

PORTUGAL ORTIZ MAX. La esclavitud negra en las épocas colonial
y nacional de Bolivia. Instituto Boliviano de Cultura. La Paz 1977.

RIBERA LÁZARO DE. Descripciones exactas e historia fiel de los
indios, animales y plantas de la provincia de Moxos. (1786-1794)
Madrid 1989.

ROMERO RAÚL. Música, danzas y máscaras en los Andes. Universidad
Católica del Perú. Lima 1993.

ROSALES LUIS. El sentimiento del desengaño en la poesía barroca.
Madrid 1966.

SANCHEZ LUIS ALBERTO. La literatura peruana, 6 vol. Ed. Guarania.
Asunción 1951.

SOUX MARÍA LUISA. El culto al apóstol Santiago en Guaqui. La
danza de moros y cristianos y el orígen de la morenada. En “Estudios
bolivianos” N. 10. UMSA. La Paz 2002.

SQUIER GEORGE. Peru, incidents of travel and exploration in the
land of the Incas. Nueva York 1877.

SEBASTIÁN SANTIAGO. Contrarreforma y barroco. Alianza Editorial.
Madrid 1981.

STEVENSON ROBERT La púrpura de la rosa. Lima 1976.

SUBIRÁ JOSÉ. Historia de la música española e hispanoamericana.
Barcelona 1953.

TAYLOR GERALD. Ritos y tradiciones de Huarochiri. IEP. Lima
1987.

TRENTI ROCAMORA. El teatro en la América colonial. Buenos
Aires 1947.

VARGAS UGARTE RUBÉN. De nuestro antiguo teatro. Lima 1943.

______________________ Impresos peruanos. 10 tomos. Lima 1956.

VARIOS. La Paz en su IV Centenario. La Paz 1948.

VILLASANTE SEGUNDO. Paucartambo: provincia folklórica. Ma-
macha Carmen. Cuzco 1979.

WACHTEL NATHAN. Los vencidos. Los indios del Perú frente a la
conquista española (1530-1570). Madrid 1976.

77RUBENS, CALDERON DE LA BARCA Y LA SIMBOLOGÍA BARROCA






