LA FIESTA
ENEL ITEMPO




TERESA GISBERT

LA FIESTA:
ENEL ITEMPO

N

UNION LATINA

La Paz, Bolivia, 2007



Cubierta: Danzantes. Melchor Maria Mercado 1859.
Cortesia Archivo y Biblioteca Nacional. Sucre, Bolivia.

Libro publicado por la Unién Latina
Produccion General: Norma Campos Vera
Coordinacion: Denisse Aguilar

Disefio gréfico: Fatima Gutiérrez

Impresion: Artes Gréaficas Sagitario

Depé6sito Legal: 4 - 1 - 2229 - 07
Copyright © Unio6n Latina

Todos los derechos reservados

La Paz, Bolivia, 2007



PRESENTACION

Norma Campos Vera
Directora del 1V Encuentro Internacional sobre Barroco
Representante en Bolivia de Unidn Latina

| IV Encuentro Internacional sobre Barroco, dio lugar a que se reflexionara
y se debatieran temas relacionados a la Fiesta barroca, en sus diferentes
ambitos.

Es asi, que tenemos el agrado de presentar un reciente trabajo de investigacion,
que nuestra destacada historiadora Teresa Gisbert realiz6 sobre la Fiesta en el
Tiempo, plasmado en la presente publicacion.

Temas como la fiesta en el tiempo, la arquitectura efimera, el control de lo
imaginario a través de la teatralizacion de la fiesta y Rubens, Calderdn de la
Barca y la simbologia barroca, son las areas que la Arg. Teresa Gisbert enfoca
de manera profunda y analitica.

Estoy segura que este aporte se constituira en una importante contribucion al
campo de la investigacion en cuanto se refiere al patrimonio cultural, especialmente
inmaterial. Permitird ser un instrumento de consulta, asi como lo fueron sus
anteriores publicaciones, que no sélo se difundieron en Bolivia, sino en varios
paises de América.

Tanto Teresa Gisbert como José de Mesa han sido pioneros en la investigacion
del patrimonio cultural de los siglos XVI al XVIII, que actualmente enriquecen
el acervo cultural de Bolivia. Hoy por hoy, este trabajo de aproximadamente 50
afos, es la base para futuras investigaciones en la materia, y mas aun, para la
preservacion de bienes culturales del periodo mencionado.

Una vez mas quiero agradecer a la Arq. Teresa Gisbert por la posibilidad que
nos da de tener acceso a su amplio conocimiento a traves de esta publicacion,
que estoy segura sera de gran interés del pablico.






CONTENIDO

LAFIESTAEN EL TIEMPO 13
ELEMENTOS FORMALES oo 15
REPRESENTACIONES ..o oo 16
LA DANZA, LO QUE QUEDA Y LO QUE CAMBIA oo 17
LA “MORENADA” DE ORUROD - 20
LOS DIABLOS DE ORURO Y PAUCARTAMBO 22
DANZAS INDIGENAS SIN HUELLA CRISTIANA U OCCIDENTAL oo 26
LO QUE NO CAMBIA oo 28
LA ARQUITECTURA EFIMERA 3
INTRODUGCCION e 33
PARTES CONSTITUTIVAS DE LA “FIESTA” Y ELEMENTOS FORMALES ... 34
ARQUITECTURA, PINTURA Y ESCULTURA Y SU RELACION CON EL ARTEEFIMERO ... 34
DESCRIPCION DE ALGUNAS FIESTAS oot 35
TESTIMONIOS PICTORICOS 39
LOS CARROS TRIUNFALES EN LA PINTURA ALEGORICA .. 41
ARCOS Y ALTARES 43

FUEGOS ARTIFICIALES Y OTRAS MANIFESTACIONES oo 44



CONTENIDO

EL CONTROL DE LO IMAGINARIO:

LA TEATRALIZACION DE LAFIESTA 47
EL DRAMA COMO TRANSMISOR DE IDEAS oo 49
EL TEATRO BREVE EN LAS MASCARADAS oo 50
LA PRESENCIA DEL OTRO EN LAS FIESTAS: INDIOS, NEGROS, TURCOS Y JUDIOS ... .. 52
TEATRO, DANZAS Y PROCESIONES EN HONOR A LA VIRGEN oo 53
LA BATALLA ENTRE ANGELES Y DEMONIOS oo 54
DIOSES Y SANTOS COMPARTEN LA ESCENA oo 58
LA PROCESION DE CORPUS EN CUZCO EN VIVO 59
LA HISTORIA INDIGENA e 61
EL ESTRADO: CARROS Y ALTARES ..o 63

RUBENS, CALDERON DE LA BARCA

Y LA SIMBOLOGIA BARROCA 65
INTRODUCCION - SINTESIS oo 67
LOS CARROS TRIUNFALES Y EL APARATO TEATRAL oo 68
LA OBRA DE CALDERON DE LA BARCA EN EL VIRREINATO DEL PERU oo 70
LOS TRIUNFOS DE RUBENS 71
LOS CARROS TRIUNFALES EN LAPINTURAVIRREINAL 72
EL AUTO SACRAMENTAL: EL VALLE DE LA ZARZUELA DE CALDERON  .ococoooiooiooooeceeeee e 72



INTRODUCCION

Teresa Gisbert

a presente publicacion redine cuatro trabajos en torno a la fiesta barroca

y su permanencia en el tiempo. Son cuatro puntos de vista que tienen

dos temas recurrentes: los “carros triunfales” y la “danza de los diablos”;

también se incide en los altares y en el aparato teatral. EI primer
capitulo se escribio especialmente para el Encuentro Internacional sobre Barroco,
que se realiza en la ciudad de La Paz, los dos siguientes fueron escritos en la
decada 1970-1980 y presentados en la Universidad Catolica de Santiago de
Chile y en el simposio sobre “El arte efimero en el mundo hispanico”, organizado
por el Instituto de Investigaciones Estéticas de la Universidad de México.
Finalmente, la Ultima parte se expuso en el “Simposio de Iconologia” realizado
en Manchester con motivo del XLIV Congreso de Americanistas.

Son visiones un tanto distantes que rednen un material grafico dificil de obtener
dado que el caracter cambiante de la fiesta nos sorprende constantemente con
nuevas creaciones.

Agradezco a la Unidn Latina y a su directora, Lic. Norma Campos por interesarse
tan especialmente en esta publicacion. Asi mismo, no puedo menos que recordar
los viajes y largos recorridos que he hecho junto a mi esposo, el Arg. José de
Mesa, que se empefid en hacerme conocer tanto las tierras de Peru y Bolivia,
como las bibliotecas de Espafia y los Estados Unidos, gracias a lo cual he podido
llevar adelante estos trabajos.



Anénimo “Danzantes” de la fiesta de Corpus en
Chuquisaca. Siglo XVIIl. Museo Soumaya, México.









LA FIESTA
EN EL TTEMPO




ELEMENTOS FORMALES

REPRESENTACIONES

LA DANZA, LO QUE QUEDA'Y LO QUE CAMBIA

LA “MORENADA" DE ORURO

LOS DIABLOS DE ORURO Y PAUCARTAMBO

DANZAS INDIGENAS SIN HUELLA CRISTIANA U OCCIDENTAL
LO QUE NO CAMBIA



| arte que conforma el escenario donde el hombre
barroco transcurre es de dos clases: un arte perenne
basado en la arquitectura, pinturay escultura, y
un arte efimero y pasajero —no menos importante
gue el anterior— conformado por las fiestas, los duelos, la
moda y la comida. No estaria completa nuestra imagen del
barroco si prescindiéramos del arte perecedero de las fiestas
donde la mutabilidad del hombre, la brevedad de la vida
y el desengafio constante fueron la ténica del diario vivir.

Las tres fuentes que nos permiten reconstruir, con cierta
aproximacion, el arte cambiante de las fiestas, son:

a) las descripciones literarias y documentos escritos,

b) las pinturas sobre el tema,

c) el folklore.

Los elementos formales que se usaron para enmarcar
las fiestas, por su importancia y calidad, deben ser consi-
derados obras de arte. Construidos para durar escasos dias
y, a veces horas, fueron reflejo de la arquitectura y moda
literaria de su tiempo, y a su vez incorporaron elementos
perecederos, como frutas y animales, al repertorio ornamen-
tal de las artes tradicionales. Las fiestas, con la alteracion
consiguiente debida al paso de los afios, han llegado hasta
nosotros en forma de folklore. Los elementos formales de
las fiestas son: arcos, altares, carros triunfales, y fuegos
artificiales. Estos elementos realzan la escena de calles y
plazas donde acttan los participantes: mascaras que se
muestran a través de la danza y, ocasionalmente, representan
loas, dialogos y obras teatrales.

LA FIESTA EN EL TIEMPO

ELEMENTOS FORMALES

Nada tan perecedero como las luminarias y los fuegos
artificiales que suelen formar parte de las fiestas. Hace
algunos afios en un pueblo cercano a Cuzco (Zurite) constru-
yeron un armazon de fuegos artificiales que representaba
una capilla posa. Estas capillas solian levantarse, en mam-
posteria, en los atrios de los templos y en ellas hacian un
alto las procesiones para rendir homenaje a la imagen que
era llevada en andas. En Zurite la Virgen ingresa a la posa
de cafia hueca y p6lvora, mientras los fieles rezan y cantan,
cuando la imagen se retira, la posa es encendida y desaparece
entre luces y humo. Cosa similar pasa con los arcos (figs.
1ly2).

Los altares, que originalmente estaban dentro de las
posas y eran de madera tallada 0 mamposteria, en las fiestas
son precarios y se levantan en las plazas y calles por donde
pasara la procesion. En Cuzco el altar que colocan frente
a la Catedral para Corpus se hace de espejeria y papel de
colores (década de los setenta). En Tarabuco (Sucre, Bolivia)
queda la “pucara” del “pujllay”, hecha de frutas y panes,
la cual es similar a los altares del siglo XIX gue, como lo
testifica Marcoy, eran de frutos sobre armazon de palos.
En todo caso se trata de estructuras pensadas para durar
un solo dia.

Tenemos, finalmente, los carros triunfales que formaban
parte de las procesiones de Corpus que podemos ver en la
serie existente en el Museo Virreinal de Cuzco®. Alli vemos,

15



16

Yo

Fig. 1. Zurite. La imagen de la Virgen se dirige
hacia la “posa” (capilla) de fuegos artificiales.

Fig. 3. Lienzo atribuido a Basilio de Santa Cruz.
El “carro” de la Parroquia de Santiago con su
cacique, ataviado con insignias incaicas, a la
cabeza. Museo Virreinal de Cuzco.

no solo altares callejeros sino los carros de las diferentes
parroquias de indios presididos por sus respectivos caciques.
No sabemos si tales carros existieron tal como se los ve en
la pintura pues algunos copian los disefios del espafiol
Caudi y pudieron hacerse solo para la serie pintada? pero,
aunque no fueran como los representados creemos que
existieron, pues queda el recuerdo de ellos aun hoy, ya que
en Cuzco el dia de Corpus se arma un carro utilizando un
camién revestido con frontales de plata. Sobre él se coloca
un templete también de plata que sirve de expositorio (figs.
3y4).

REPRESENTACIONES

Entre las representaciones andinas que forman parte
de la fiesta esta la “Tragedia del fin de Atahuallpa” que
aun puede verse en el carnaval de Oruro®. Esta pieza,
originalmente escrita en quechua y castellano, también
tiene versiones solamente en quechua; la primera noticia
que tenemos es que fue representado en Potosi el afio de
1590, Beyerdorff nos dice que hoy se representa en Cha-
llacollo (Oruro), y Silvia Rivera testifica haberla visto en
Yarvicolla®, la méas conocida de Bolivia es la que trascribe
Jesus Lara procedente, segun este autor, de Chayanta
(Potosi). Hay varias de estas obras que se representan en
Pert, como la de Cajamarca, y versiones historicamente
muy completas como la que publica Teodoro Meneses®.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



La obra de Oruro, estudiada por Wachtel’, muestra a
los protagonistas: Pizarro y Atahuallpa con su corte, mas
dos personajes, uno referencial que es Coldn y otro que
presenta los deseos frustrados del pueblo cuando el rey de
Espafia recrimina a Pizarro y lo castiga. Segin la version
gue recoge Beltran en Oruro el rey dice, refiriéndose a
Pizarro,:” este enviado cometid excesos increibles, asesinando y
quitando la cabeza de un gran rey del nuevo mundo, el tal Pizarro
debe tener la misma suerte...”®. EI presentar a Atahuallpa
degollado y no ahorcado, como lo fue en la realidad, hace
referencia al mito de “Incarri” que dice que cuando se una
nuevamente la cabeza al cuerpo del Inca degollado, éste
renacerd, y con él el Imperio®. Finalmente, la representacion
esta relacionada con la danza de los Incas que se baila
durante las fiestas.

LA DANZA. LO QUE QUEDA Y LO QUE CAMBIA

Para analizar los cambios en la vestimenta me valgo de
tres ejemplos basados en dibujos en el afio 1859, realizados
por Melchor Maria Mercado que comparo con casos actuales,
en uno de los ejemplos tomo también referencia en un
dibujo de Guaméan Poma de Ayala. Los casos son: Kallahua-
yas, Huaca-tocoris y el Kusillo.

Para los kallahuayas tenemos el dibujo del cronista indio
que los muestra cargando la litera del Inca y la Coya que
van de paseo. Visten Uncu y llevan una huincha con una
pluma. No sabemos cual era su aspecto durante el virreinato
pero en el siglo XIX se presentan con levita y sombrilla,
actualmente afiaden lentes ahumados; en ambos casos el
Unico elemento identificatorio de su oficio (médicos itine-
rantes) es la chuspa (figs. 5,6 y 7).

De los huaca-tocoris, de importacién espafiola, tenemos
los testimonios de Mercado y los actuales, y no difieren™.

El kusillo en Mercado esta representado como un mono,
por supuesto haciendo monerias que es el actuar propio
del “kusillo”. En la version actual tiene mascara y levita de
pafio gris y un penacho de lana sobre la cabeza (figs. 8y 9).

Fig. 4. Cuzco. Procesion de “Corpus” (afio 1976),
“carro” montado en un camién y decorado con
frontales de plata. El templete esta preparado para
recibir la custodia.

LA FIESTA EN EL TIEMPO

Fig. 2. Una “posa” estalla junto a la Catedral. Cuzco.

17

Yo



vl CL'§ !\.‘F: o

R

"
» - P
T —

Fig. 5. Los callahuayas segun un dibujo de Melchor Maria Mercado (afio 1859).

AN DASDELIIMGA

i

I
I

I W”‘U[l\

Fig. 6. Los callahuayas llevando la litera del Inca. Guaman Poma de Ayala.

18

Yo

Fig. 7. Los callahuayas en la “procesion” del Gran Poder. La Paz en la
década de 1990.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



"

Fig. 9. Kusillo actual que ha
perdido su figura original pero
sigue haciendo “monerias” en
las diferentes festividades.

LA FIESTA EN EL TIEMPO 19



LA “MORENADA” DE ORURO

Los actuales “morenos” de Oruro llevan traje bordado
con hilos dorados sobre la casaca dieciochesca y debajo
tienen un amplio y tieso faldon a manera de pantalla,
también bordado. Sobre la cabeza un casco de minero
adornado con plumas, y en la mano derecha una matraca
que hacen sonar constantemente. Va un capataz, general-
mente blanco, con su latigo y, antiguamente, iba en lugar
del capataz o junto a él, el rey negro que casi ha desaparecido.
Supuestamente se trata de esclavos destinados al trabajo
de la minas de Potosi, tradicién muy arraigada y difundida
actualmente por los medios de comunicacion. Sin embargo
cabe preguntarse ;se trata ciertamente de esclavos destinados
a la mina? La mayoria de los autores sobre folklore no
coinciden con esta version. Millones nos dice: “La introduc-
cion de esclavos en las zonas de alta densidad indigena generd
situaciones muy diferentes a la experiencia antillana o centroame-
ricana. En primer lugar una serie de labores adjudicadas a los
esclavos eran mas rentables si las ejecutaban los indigenas
americanos. Tal fue el caso de las minas. Esta situacion fue
especialmente visible en los Andes, donde el Virrey Toledo( 1569-
81) organizd el sistema de “mitas” de servicio compulsivo y rotatorio
para la extraccion de minerales en Potosi y Huancavelica.... lo
real es que el precio de los esclavos podia ser impagable si se
sumaba al riesgo de transporte... los riesgos de enfermedad y
fuga™.

Los esclavos procedian de la costa occidental de Africa,
especialmente de Guinea, Congo y Angola, los que una vez
comprados por los rescatadores a los jefes africanos los
reunian en la isla de Goré para venderlos a los traficantes
portugueses, ingleses y holandeses que eran los que tenian
permiso de la corona espafiola para este tipo de trafico con
las Indias. La carga humana se remataba en Lima y en
Buenos Aires y de alli tenia que subir a Potosi, ya sea de
mano en mano, o en tropas de varias “piezas” (que ese era
el nombre que se daba a los esclavos). El largo viaje lo hacian
a pie pues nadie ponia mulas para el transporte de estos
desdichados. Los que llegaban a Potosi eran muy caros y
nadie iba a arriesgar el capital invertido llevando al esclavo
a las bocaminas, dado que los indigenas trabajaban practi-
camente gratis pues estaban sujetos a la mita y solo se les
reconocia una pequefia cantidad para la comida. Finalmente,
el traje de la “morenada” de Oruro es mas propio de un
lacayo del siglo XVIII que de un esclavo. Donde si habia
esclavos negros era en la Casa de la Moneda de Potosi y
estaban encargados de los hornos®.

Si no eran mitayos, cabe preguntarse ;qué eran?. Seglin
Beltran que escribe sobre el tema hace cincuenta afios, dice

20

que se trataba de esclavos utilizados en los lagares. La
“morenada”, segln este autor tenia un relato, que hoy
desconocemos, y canciones de las que transcribe algunas®.
En fragmentos de éstas leemos:

A

Cuatro negros principales
Los mé&s nobles de Guinea
Comencemos a cantar
Las grandezas de Maria.

Salve reina del Socavén
Madre de Dios poderosa
...5omos negros del Congo
Buscando la religion

A tu Hijo soberano
Clamamos la salvacion.

B

Ya la vifia esta vacia

Y el lagar esta lleno
Comencemos a pisar.......
Pisa, pisa, compafiero
Pisaremos con valor

En la vifia de Maria.........
Afirmemos bien los pies
Para cantar y bailar
Pisa, pisa, negro viejo
Cabeza de chirimoya

El pan se ha convertido
En el cuerpo de Cristo
Y el vino se ha convertido

En la sangre de Cristo... (fig. 10).

Es evidente que los versos estan incompletos, reescritos
y llenos de interpolaciones, pero dan una idea de la tematica:
en el primer verso seleccionado se considera la procedencia
de los esclavos y en el segundo, el sentido mistico de la
tematica que alude a la Eucaristia. Beltran nos muestra la
relacion del vino con los esclavos y con la Virgen, y explica
el paso acompasado y pesado de los bailarines. La misma
explicacion de los esclavos en el trabajo del lagar la encon-
tramos en Per( ya que refiriéndose a los negritos de Lucanas
Michelle Bigheno dice: “los pasos del baile representan la pisa
de uvas que éstos tenian que realizar” y Romero, refiriéndose
a los bailes de Lucana y Oruro, dice: “Aunque la vestimenta
y algunos significados son distintos, sigue siendo una dramatizacion
de los esclavos negros pisando uvas bajo el control directo del

LA FIESTA EN EL TIEMPO



caporal™. Ciertamente se utilizaron negros para la produc-

cion de vino en la costa del Pert pero en Bolivia trabajaron
en la recoleccion de cafia de azUcar y en el cultivo de la
coca, en los Yungas de La Paz. Maria Luisa Soux supone
que la relacidn de los esclavos con la produccion de vino
es una tradicion peruana transferida a Bolivia™. En todo
caso tanto ella, como Millones, Romero, Bigheno,y otros
investigadores, desechan el que la danza de los morenos
represente a los esclavos destinados a las minas de Potosi.

Maria Luisa Soux, refiriéndose a la fiesta de Santiago
en el pueblo de Guaqui, donde la “morenada” es la danza
principal, y los “morenos” cargan con el Santo, los propone
como sustitutos de los “moros” quienes tradicionalmente
acompafian a Santiago, vencedor de los musulmanes en
las guerras de reconquista. Es evidente que la figura del
“turco” se habia diluido, y aunque fue muy popular su
representacion en los andes después de la batalla de Lepanto,
en el siglo XIX el “moro” y el “turco” habian desaparecido,
es asi que Santiago no esta junto a los musulmanes vencidos,
sino junto a un grupo de “morenos” que en la mente del
indigena han tomado el lugar de los moros.

Soux concluye diciendo: “Esta forma de como los ‘vencidos’
terminan bailando para quien los vencid muestra la complejidad
del universo mental del dominio colonial”. Explica que la relacion
entre espafioles e indios, cristianos y moros, angeles y
demonios, “nos remite a una conquista constante que es recons-
truida a través de formas especificas de representacion. Esta
conquista, sin embargo, no es recordada en la memoria colectiva
Unicamente como una forma de imposicion violenta, se manifiesta
también como un ‘juego de conquista’ que diluye en el baile la
violencia inicial”.

Finalmente, no es facil de explicar la presencia de un
rey africano junto a los esclavos. En el cantén Mururata de
los Yungas de La Paz, para la Pascua, se realizaba hace
algunas décadas, una fiesta donde después de la misa tenia
lugar una procesion con el “Rey Bonifaz” en andas®. La
voz popular decia que era recuerdo de los antiguos reyes,
0 jefes de tribus. Esta versién no es muy convincente, y el
Unico dato antiguo sobre un “rey negro” lo pone Arzans
y Vela, refiriéndose al recibimiento que le hicieron al
Arzobispo de Charcas, Diego Morcillo de Aufién, cuando
pasaba por Potosi en 1716. Alli se muestra al rey etiope con
su corte, junto al Inca y su corte, y junto al gran Turco y
al emperador de la China, mas todos los reyes espafioles.
Asi los africanos formaban parte del mundo globalizado
que los potosinos vivian. El texto de Arzans dice: “seguian
después los etiopes con su rey coronado, con muy preciosas galas
y jaeces™. Se recoge el recuerdo de un rey africano que con

LA FIESTA EN EL TIEMPO

Fig.10. “Moreno” de Oruro.

el tiempo termina acompariando a los esclavos “morenos”
junto al capataz que los vigila. Se mezclan cortesanos con
esclavos, altivos etiopes con negros procedentes de Guinea
y del Congo, y todos forman parte de ese mundo lejano
que es Africa, presente en los andes mediante la “mascara”.
También hay un fondo religioso en estas danzas pues
muchos bailes afro-americanos festejan el dia de los Reyes
Magos, bailando en honor a Baltasar, que supuestamente
es el rey mago negro.

21

Yo



LOS DIABLOS EN ORURO Y EN PAUCARTAMBO

De las danzas que muestran la lucha de los demonios
contra los angeles encabezados por San Miguel, ninguna
tan espectacular como la que se baila en el Carnaval de
Oruro. Los demonios tienen mascaras de yeso, focos de
vidrio donde se pintan los ojos; lagartos y culebras sobre
la cabeza, y a veces presentan tres rostros, remedando la
Trinidad. Llevan peto bordado, faja con monedas cosidas
a esta prenda y un faldellin que rememora el traje de los
soldados romanos. También llevan una breve capa y peluca

T

, 1‘1 1

o e I

Fig. 11. La Virgen del Socavén en una pintura que se guarda en la Casa de la Libertad.
Sucre, Bolivia.

22

e

blanca. Como figuras especiales estan Lucifer y Satanas, y
por el otro lado San Miguel; y entre los demonios hay uno
femenino que posiblemente rememora la lujuria, se lo
conoce con el nombre de “China Supay” (figs. 12 y 13).

Julia Elena Fortdn estudia los antecedentes de esta
danzay los encuentra en la Catalufia Medieval (afio 1150)
en base a los trabajos de Juan Amadés®, eran representa-
ciones dramaticas con partes bailadas que posiblemente
tenian lugar en toda Espafia de donde pasaron a América,
danzas de diablos las hay en Venezuela, Ecuador, Per( y
Bolivia, por solo sefialar las mas conocidas.

La “diablada” orurefia originalmente era un relato,
probablemente derivado de un auto sacramental perdido.
En este relato San Miguel enfrentaba a Lucifer que capita-
neaba a los siete pecados capitales. La Virgen no tiene parte
alguna pues se trata de la expulsion de los angeles rebeldes
del cielo los que son convertidos en demonios. La autoria
del relato se adjudica a Ladislao Montealegre que lo habria
escrito en 1818.

El objeto de la danza que seguia al relato era honrar a
la “Virgen del Socavon” la que, segin la novena del pres-
bitero Eleuterio Villarroel, se venera en Oruro desde el
afio de 1789, pero en las multiples representaciones
pictéricas de la Virgen del Socavén ésta nunca aparece
junto a los demonios y solo figura como patrona de los
ejércitos en la lucha por la independencia (fig. 11).

La “Virgen del Socavdn” o “Virgen de las bocaminas”
se une a la danza de los diablos porque éstos se consideran
a si mismos como mineros. Que los demonios explotaban
minas arranca de una vieja tradicion pues en un lienzo del
pueblo de Caquiaviri (La Paz) fechado en 1739, son los
demonios quienes extraen el oro y la plata del corazén de
las montafias, no en vano el Tio es imaginado como un
demonio.

La tradicion popular reline sucesos ocurridos en tiempos
diferentes a fin de responder al imaginario colectivo que
nos dice que la Virgen del Socavdn protege a los mineros,
los cuales como los seres del averno pasan sus dias en las
entrafias de los cerros. El aspecto demoniaco solo sirve
para cubrir al minero soterrado en el infierno de la mina.

Aungue muchos grupos danzantes con demonios no
tienen relacion con la Virgen, si encontramos esta relacion
en un lienzo, en coleccién particular, donde se ve la lucha
entre angeles y demonios en presencia de Maria, no es ya
la expulsién de los angeles rebeldes sino la lucha por el
alma del hombre. Asi, en este lienzo, se pasa del drama
celestial al drama terreno.

Otro sentido tienen los demonios de Paucartambo, que
participan en la procesion de la Virgen del Carmen. No

LA FIESTA EN EL TIEMPO



Fig. 12. Lucifer perteneciente a la “diablada”.

LA FIESTA EN EL TIEMPO

Fig. 13. San Miguel representado por un indigena, quien admitié ser fotografiado sin
mascara (La Paz 1965). Su traje corresponde a los &ngeles coloniales.

23

Y



Fig. 14. La Virgen del Carmen es contemplada por un demonio situado en el tejado,
en la procesién de Paucartambo.

gueda huella de un relato, pero las actitudes y la danza de
los participantes son suficientemente explicitas. Son los
actores principales tres conjuntos: los collas que van a
Paucartambo desde el lago Titicaca, los chunchos que salen
de la selva y los demonios o sajras. Los collas llevan montera
y una mascara de lana y llevan en la espalda un cuero de
vicufia. Los chunchos tienen el atuendo tradicional, llevan
arco y flecha, y plumas en la cabeza. Los “Saqras” 0 demonios
son ocho: Lucifer mas los siete pecados capitales, sus
mascaras se inspiran en los animales representativos para
cada pecado, asi la méscara de la gula tiene aspecto de
cerdo. El traje es el del polichinela de la comedia italiana,

24

Yo

por lo que podemaos presumir gue €s un conjunto muy
antiguo, siglo XVII1 o anterior®.

El 16 de julio tiene lugar la procesion de la Virgen del
Carmen, los demonios esperan en los tejados haciendo
toda clase de peligrosas piruetas y cuando pasa la Virgen
se tapan el rostro, imitando miedo y también se hincan
sobre los inclinados techos de teja (fig. 14). Al dia siguiente
tiene lugar la batalla entre chunchos y collas, los primeros
matan, uno a uno, a todos los collas; y éstos cuando caen
son recogidos por los “sagras” en un carro de fuego. Las
escenas responden al recuerdo de un hecho: la guerra entre
los antis y los collas. Las versiones que explican esta lucha
son varias, pero ninguna alude al porqué los demonios se
llevan a los collas vencidos (figs. 15, 16 y 17).

En cuanto a la tradicion escrita, anterior al siglo XIX,
que explique la presencia de demonios en las procesiones
y las fiestas, tenemos un testimonio en imagenes y otro
escrito; el primero es encargo del Obispo de Trujillo y el
testimonio escrito lo debemos a fray Diego de Ocafia,
recogido luego por Arzans.

El dibujo encargado por el Obispo de Trujillo Baltasar
Martinez Compafién (1776.) muestra una danza con San
Miguel y siete demonios que probablemente representan
los pecados capitales. Las mascaras son sencillas y los trajes
de los seres infernales se adornan con cintas de colores.

El texto de Ocafia es mas antiguo (1601) y tiene lugar
en Potosi, presenta una batalla, entre Lucifer, denominado
“Principe Tartareo”, y un caballero que representa a la
Iglesia. Este ultimo defiende a la Virgen de Guadalupe
como la dama mas hermosa. EI demonio declara que la
mas hermosa es Proserpina, diosa del infierno, la cual tenia
el aspecto de una sirena con la cola rodeando el carro que
la transporta. Tiraban del carro cuatro sierpes y acompafa-
ban al Principe Tartareo varios demonios a caballo. Es una
justa a la manera medieval donde cada mantenedor defiende
a su dama. Luego de la lucha en la que vence la Iglesia, del
carro de Maria salen infinidad de cohetes que encienden
el de Proserpina que queda totalmente deshecho?.

Una aproximacion al carro de Proserpina la tenemos
en las pinturas del presbiterio de Jesus de Machaca y Guaqui
donde en la parte baja del carro, que representa el averno,
esta una “sirena” que enlaza su cola con la de una serpiente
de siete cabezas. No se trata de una lucha entre angeles y
demonios, pero se familiariza al publico con la presencia
del demonio y el triunfo de la Virgen, asi como de la lucha
entre el mal y el bien?.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



Fig. 15. Cuzco. Los “chunchos” de Paucartambo en la puerta de la iglesia.

Fig. 17. Paucartambo. Los “sajras”.

Fig. 16. Paucartambo. Los “collas”.

25
Yo

LA FIESTA EN EL TIEMPO



DANZAS INDIGENAS SIN HUELLA
CRISTIANA U OCCIDENTAL

Creemos gue hay varias danzas gue no muestran huellas
de occidentalizacion como los Sicuris de Italaque y los
Laquitas de Viacha y Achacachi. Ejemplificaré con una de
ellas: los Kena-kenas de la provincia Murfiecas® que llevan
peto de Otoronco (tigre andino), en el sombrero un arco
de plumas tornasoladas (que representa el arco iris) y en la
cintura una chacana (fig. 19). La relacién del tigre andino
con el arco iris se evidencia en los keros, donde de la boca
de un puma u otoronco sale un arco iris que a veces suele

estar acompafado de nieve (fig. 18). Es un antiguo mito
que recogen los incas y que puede explicarse si tomamos
el texto de Huarojchiri®® donde el dios Pariacaca (sierra del
Per() da a su hijo Huatiacuri un traje de nieve, el cual para
vencer a su rival trae, por instrucciones de su padre un
puma rojo, y bailando con él aparece en el cielo el arco iris.

También parece no tener influencia europea el tocado
de plumas de avestruz de los musicos que publica Gonzélez
Bravo como “Laquita de Viacha”, muy similar a los tocados
que presenta Squier en su libro, mostrandonos la fiesta del
chufo en Tiahuanaco. Entre Squier y Gonzalez Bravo hay
casi 60 afios de diferencia (fig. 20).

Fig. 18. Kero con un “otorongo” de cuya boca sale el arco iris. Museo de Cuzco.

26

Yo

LA FIESTA EN EL TIEMPO



3\ 5

Fig. 19. Bailarin vestido con peto de “otorongo” (tigre andino) que lleva un arco iris de plumas en el sombrero.

Fig. 20. Danzantes de Tiahuanaco en el festival del chufio segun Squier, afio de 1877.

LA FIESTA EN EL TIEMPO 27



LO QUE NO CAMBIA

Como se ha visto en los casos expuestos de kallahuallas
y kusillo las variaciones son progresivas y leves, pero hay
casos en que la tradicion es tan fuerte que las diferencias
son imperceptibles. Tal ocurre en la regién de Chiquitos
con la revalorizacion de su patrimonio cultural; Moxos, sin
embargo, ha perdido todas sus iglesias pero conserva ciertas
danzas que resultan inmutables hasta el dia de hoy. Tal

- /6';“ i, P g s Yo

L}

Fig. 22. Los “Macheteros de Moxos” seglin Melchor Maria Mercado (afio 1859).

28

Yo

ocurre con el llamado hoy “Baile de los Macheteros” con
su gran tocado de plumas, un machete en la mano y una
larga trenza sobre la espalda. Salvando la camisa blanca
parece una danza prehispanica que Lazaro Ribera, hizo
dibujar los afios de 1786-1794 y que lleva el titulo de “indio
canichana”. Forma parte de una danza que segln el citado
autor es una danza de combate. En 1859 Melchor Maria
Mercado nos da una version de los “Macheteros” igual a
la danza que presenta Ribera; el dia de hoy podemaos verlos
con el mismo atuendo (figs. 21, 22 y 23).

MAGHETEROS. v el

LA FIESTA EN EL TIEMPO



LA FIESTA EN EL TIEMPO

Fig. 21.” Danza guerrera” en
Moxos, seguln los dibujos
encomendados por Lazaro
Ribera (afio 1794).

Fig. 23. Los “macheteros”
de Moxos en la actualidad.

29



NOTAS

a) En este trabajo he seleccionado solo algunos ejemplos
que pueden ilustrar los cambios acaecidos en algunas fiestas
como el carnaval de Oruro, la fiesta del Gran Poder en La
Paz, el Corpus Christi de Cuzco y la fiesta del Carmen en
Paucartambo. Aqui veremos las formas cambiantes que
delatan una o varias ideologias alternativas sobre un mismo
tema, adecuadas al lugar, al tiempo y al momento que se
vive.

o g o~ W N

10

1
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21

22
23

30

La serie esta atribuida al pintor indio Basilio de Santa Cruz Puma-
callao MESA-GISBERT (1982) pags. 177-180.

DEAN pég. 91.

WACHTEL pég. 63 ss.
ARZANS T. I. pag. 358.
BEYERSDORFF pégs. 189 ss.

Para la de Cajamarca ver Los ch”unchu y las palla de Cajamarca
en el ciclo de la representacion de la muerte del Incaen ROMERO
pags 139 ss.

WACHTEL pég. 63 ss.
BELTRAN pag. 115
Para el mito de Incarri ver PEASE pag. 155 ss.

MERCADO, para Kallahuayas pag. 110, para Kusillo ver pag. 117,
para Huaca-tocoris pag. 115.

MILLONES pég 82.
CRESPO.

BELTRAN pag. 153 ss.
ROMERO pég. 221.
SOUX péag 32 ss.
PORTUGAL pég. 91.
ARZANS T.I1 pag. 50.
FORTUN pégs. 4y 5.
VILLASANTE pag 102 ss.
OCANA pags. 338-343.

Para una ampliacion de los textos referentes a los conjuntos de
diablos y sus respectivos relatos ver GISBERT (1999) cap. “El control
de lo imaginario la teatralizacion de la fiesta”. pag. 237 ss. y GISBERT-
MESA Arquitectura Andina. cap. “Arquitectura efimera: fiesta y
alegoria” pag. 273 ss.

GONZALEZ BRAVO Lam. XVIII.
TAYLOR pg. 109.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



LA ARQUITECTURA
EFIMERA



INTRODUCCION
PARTES CONSTITUTIVAS DE LA “FIESTA” Y ELEMENTOS FORMALES

ARQUITECTURA, PINTURA Y ESCULTURA Y SU RELACION CON EL ARTE EFIMERO
DESCRIPCION DE ALGUNAS FIESTAS

TESTIMONIOS PICTORICOS

LOS CARROS TRIUNFALES EN LA PINTURA ALEGORICA

ARCOS Y ALTARES
FUEGOS ARTIFICIALES Y OTRAS MANIFESTACIONES



INTRODUCCION

a sociedad virreinal al iniciarse el barroco, una

vez estabilizadas las estructuras sociales, econo-

micas y politicas, entra en un periodo de auto

contemplacién y confrontacién del mundo cir-
cundante con la vida que espera para después de la muerte.
Esto hace que buena parte de sus miembros, tanto en forma
individual como colectiva, vivan pendientes tanto del arte
formal como del arte circunstancial, este arte, su belleza 'y
la alegria que brinda, es tan efimero como la vida y también
es el remedo del cielo que espera al buen cristiano después
de la muerte™.

La vida tiene como escenario este mundo y este escenario,
como ocurre en el teatro, se lo hace lo mas espectacular
posible. Las plazas, las residencias, y en especial los templos
y las plazas, son el marco adecuado para el hombre del siglo
XVII que ha hecho de su vida una representacion® La
relacion de la vida barroca con el teatro ha sido ampliamente
estudiada, aunque bastaria el auto sacramental de Calderdén
“El Gran Teatro del Mundo” para tipificarla®.

Este escenario donde el hombre barroco transcurre es
de dos clases: uno perenne basado en la arquitectura, y un
arte efimero y pasajero conformado por las fiestas, los
duelos, la moda y la comida.

Charcas en todas sus capas sociales y en todas sus
ciudades hizo de las fiestas una parte constitutiva y muy
importante dentro del diario vivir. Las referencias y restos
materiales de estos sucesos nos pueden ayudar a comprender
a todo un mundo del cual somos irrenunciables herederos.

LA ARQUITECTURA EFIMERA

Las fiestas son actos de regocijo publico, pero como
valor negativo de la fiesta podemos considerar en la misma
categoria aquellas manifestaciones publicas que muestran
dolor. Estos actos de regocijo 0 pena, que se expresan en
forma comunitaria, estan vinculados a dos clases de activi-
dad: la religiosa y la civil. En ambos casos se utilizan los
mismos elementos que, con ligeras variantes, se colocan
en unay otra ocasion. La Historia de Potosi de Arzansy
Vela, que trata de la ciudad més importante del virreinato
después de Lima, nos provee de relaciones muy detalladas
acerca de esta clase de fiestas, siendo posible dar un cuadro
completo de los diversos tipos de actos y festejos*.

Los elementos formales que se usaron para realzar y
enmarcar las fiestas, fueron construidos para durar escasos
dias y a veces horas, pero reflejan la arquitectura y la moda
literaria de su tiempo. Arte efimero y perecedero de las
fiestas, donde la mutabilidad del hombre, la brevedad de
la vida y el desengafio constante, fueron la tonica y el norte
del diario vivir®.

Tres las fuentes que nos permiten reconstruir, con cierta
aproximacion, el arte cambiante y fragil de las fiestas: a)
las descripciones literarias y documentos escritos, b) las
pinturas sobre el tema, c) el folklore.

Las fiestas, sobre todo la de Corpus Christi, produjo
tanto impacto en la sociedad virreinal, que existe una pieza
teatral de Diego Mexia de Fernangil, escrita en Andamarca
y publicada por Vargas Ugarte que titulada “El Dios Pan”,
titulo referente a la Eucaristia. Trata de la conversion de
un pastor pagano: Damon, que se produce gracias al
asombro que le causa la fiesta de Corpus en una ciudad

33



de Charcas, posiblemente Potosi 0 Chuquisaca, a donde
lo invita Melibeo. La obra, de la cual transcribimos algunos
trozos, se dedica a describir el esplendor de la procesion
gue es presentada por el autor como la anticipacion del
Paraiso®.

Damon

Suspenso y asombrado, o Melibeo
estoy, pues lo que veo, con mis 0jos,
me parecen antejos o ilusiones,
ventanas y balcones y terrados

estan glorificados con presencias

de raras excelencias. Para sombras
hay velas, hay alfombras, hay cairinos
tapetes, granadinos tafetanes,

tapices alemanes, hay doseles

de divinos pinceles, obras vivas

con raras perspectivas; tanto veo

que se ahita el deseo, pues el oro
perlas, plata y tesoro que esparcido
columbro, repartido en la ancha plaza
me ofusca, turba y embaraza; jOh Argentina
si ahora fueras digna que un Apeles
Xeuxis 0 Praxiteles te pintaran!

Por “cairinos” debemos entender procedentes del Cairo.
Y al decir “Argentina” se refiere a una ciudad con abundancia
de plata, probablemente Potosi. Al fin de la fiesta dilogan
los pastores:

Melibeo

Ya se parte

Lagentey se reparte.

Damén

Yo estuviera un siglo aqui,

Si hubiera siempre aquesto.

Pero voy muy dispuesto, caro amigo

(el dios Pan es testigo) a bautizarme

y a este Pan entregarme por esclavo’.

Asi, con el esplendor de la fiesta consigue Melibeo la
conversion de Damon.

PARTES CONSTITUTIVAS DE LA “FIESTA” Y ELE-
MENTOS FORMALES

Fiestas Religiosas
a) Corpus Christi.
b) Canonizacién de un santo.
¢) Consagracion de una nueva iglesia.

34

d) Fiesta del santo patrono de un barrio, ciudad, etc.

e) Semana Santa.

f) Procesion con ocasion de un desastre (terremoto, roga-
tivas para la lluvia).

Fiestas Profanas
a) Recibimiento a un Virrey, Arzobispo, Corregidor, etc.
b) Juramento a un nuevo rey, nacimiento o matrimonio de
éste.
c) Carnavales.
d) Exequias flnebres.

Las fiestas arriba clasificadas tienen la misma estructura
formal, salvo en Semana Santa y en las procesiones gque se
hacen para pedir que cese un desastre. Las partes constitu-
tivas de la fiesta que son: a) Desfiles o procesiones. b)
Mascaradas. c) Representaciones teatrales. d) Corridas de
toros. e) Juego de cafias. f) Juego de sortija.

De todas éstas partes, de las cuales se compone una
fiesta, la “mascarada” es la mas variada y rica pues tiene
en si todos los elementos. El analisis de las representaciones
teatrales y los toros, por la amplia bibliografia con que
cuentan, debe excusarse, no asi los juegos de cafias y sortija
que, trasunto de la Edad Media, cobran nueva vida en el
Virreinato del Pert®,

ARQUITECTURA, PINTURA'Y ESCULTURA,
Y SU RELACION CON EL ARTE EFIMERO

En la fiesta barroca, y especialmente en la mascarada,
se crean obras de arquitectura menor en materiales mas o
menos perecederos. Tal el caso de los timulos funerarios,
carros y arcos triunfales. Estas creaciones, por su menor
trascendencia fueron tratadas mas libremente, siendo
muchas veces el vehiculo que permitia crear nuevas formas.
Wethey, no sin razén, opina que los pafios que adornan
la portada de la Catedral de Chuquisaca estan inspirados
en los timulos funerarios®.

Otro aspecto, son las pinturas y esculturas confeccionadas
para el evento, o aguellas ya existentes utilizadas en €l. Esto
indica que una serie de obras de arte y un numeroso grupo
de artesanos dependen de las fiestas. Estos artistas trabajan
indistintamente para obras efimeras y encargos definitivos,
lo cual los acostumbrd a una ejecucion rapida y descuidada
que se traduce en la calidad de los trabajos®.

Los elementos formales que realzan las fiestas son obra
de artesanos locales que sirven de marco a las piezas
literarias, la musica, la moday la pirotecnia. Estos elementos
son: a) Arcos triunfales. b) Altares o tablados. ¢) Carros
triunfales. d) Luminarias y fuegos artificiales (figs. 24 y 25).

LA FIESTA EN EL TIEMPO



Fig. 24. Altar eventual y efimero para la procesién de Corpus Christi en Cuzco.
(afio 1976).

Los participantes suelen ser: enmascarados y disfrazados,
bailarines, musicos y actores, profesionales o improvisados
que recitan las loas, dialogos y otras representaciones
teatrales breves.

DESCRIPCION DE ALGUNAS FIESTAS

Conviene ejemplificar la fiesta en base a un testimonio
literario, e ilustrarla luego con una pintura de la época
relacionandola, a su vez, con el folklore.

Elegimos el afio de 1555, en Potosi, cuando se nombra-
ron “patronos” de la Villa al Santisimo Sacramento, la
Virgen Maria y Santiago. Segun la descripcion del cronista
potosino Bartolomé Arzans de Orzua y Vela™, estas fiestas
fueron iguales a las realizadas en la ciudad el afio de 1556
para la jura de Felipe II.

En forma sucinta, la fiesta se describe asi: “Se hizo una
procesion para la que se prepararon treinta altares, quince a cargo

LA ARQUITECTURA EFIMERA

Fig. 25. Arco eventual y efimero para la procesién de Corpus Christi en Cuzco. Serie
de lienzos “Corpus” en el Museo de Arte Virreinal de Cuzco.

de los espafioles y quince a cargo de los indios. En los quince
primeros estaban representados los misterios del Nuevo Testamento
y en los quince segundos, los atributos de la Virgen. Se adornaron
las calles con espejos, laminas, pinturas de santos y colgaduras.
El suelo con mantas de lana y se hizo una calle de enramada
(Potosi carece de vegetacion)... En la procesion entraron quince
compafiias de indios, doscientos indios vestidos segln la corte
inca; los reyes Incas hasta Atahuallpa y varias naciones de
América con sus vestimentas. Seguian danzantes indios y repre-
sentaciones. Luego se presentaron los espafioles, cincuenta de ellos
vestidos a lo cortesano, cuatro caballeros de la Orden de Santiago
y Santiago triunfando en Espafia y América (de buen pincel)”,
Este dato nos permite conocer que en Charcas hubo lienzos
del “Santiago mata indios” del que solo nos quedan los
ejemplos cuzquefios, como el Santiago de Pujiura y el de
la Catedral (figs. 26 y 27).

Sigue Arzans diciendo: “Luego.... de indios y espafioles, se
presentaron los gremios portando los atributos de la Virgen,
cuarenta indios con plumas tocando musica (quenas, pututus,

35

Yo



Fig. 26. Santiago Mata-indios. Lienzo anénimo existente en el Museo de Cuzco.
Da una idea de como era el lienzo al que hace referencia Arzans.

MILAGRODELS ,S

hajl mayor dpos ol Se quiisln 7 o

Fig. 27. Santiago mata-indios, vestido con armadura. Guaman Poma de Ayala.

36

tarcas, pinquillos y tambores), los mitayos del rey, dos mil tributarios
del cerro y espafioles mineros. Era el centro del desfile un Carro
Triunfal con el Cerro de Potosi y la Virgen de Plata encima;
seguian las Ordenes religiosas, dos compafiias de arcabuceros y
dos compafiias de alabarderos”. Por la noche hubo “luminarias”
debiendo entenderse por luminarias, los hachones que
alumbran las mascaradas y desfiles y, también los fuegos
artificiales.

Después de este primer dia de festejos se dieron quince
dias de oficios divinos y ocho dias de comedias. Es impor-
tante indicar que de estas comedias, cuatro mostraban
argumentos indigenas cuyos asuntos eran: “Manco Capac”,
“Triunfos de Huayna Capac”, “Muerte de Huéscar” y
“Atahuallpa™?. La Gltima de estas obras persiste hasta
nuestros dias y se representa durante el Carnaval en la
ciudad de Oruro.

Para finalizar, hubo cinco dias de toros, “Juegos de la
Sortija” y una “Mascarada”, en ella se representaron, en
figuras vivas, todos los Incas desde Manco Capac a Sairi
Tupac, los planetas con su iconografia mitoldgica y varios
carros, entre ellos uno con el globo terraqueo, el cual, en
la fiesta se abre para dejar salir de €l, un mapa de América
pintado®.

En la mascarada de 1608 se presentan en Potosi temas
mitoldgicos. En ocasiones posteriores se prefieren las sibilas
como elementos de enlace entre el mundo pagano y el
cristiano. Su representacion en las artes durante el virreinato
es reiterada, tanto en Per como en México; en el primero
de estos sitios, las vemos en el retablo de la Virgen de
Copacabana en el Lago Titicaca (1618) y en México, en la
conocida Casa del Dean en Puebla™. Otros carros muestran
un bosgue con indigenas (salvajes cabalgando en leones,
tigres y caimanes). Una version muy degenerada de esta
primigenia concepcidn es el “Bosque” de Paucartambo,
consistente en un conjunto folklérico que sale en la fiesta
del Carmen; los personajes van vestidos de arpillera con
ramas en las manos®.

Los carros descritos por el historiador potosino en las
diferentes fiestas, son tan variados que resulta cansado e
inatil describirlos, s6lo cabe indicar que la tematica de
algunos de ellos queda fijada definitivamente.

El afio de 1600, con motivo de la jura de Felipe 111, los
espafioles prepararon una mascarada y los indios otras dos.
En la primera aparecen los reyes de Per(l en una version
hispana de la serie incaica y asi se muestran Carlos V, Felipe
I1'y Felipe 111 junto a Huascar y Atahuallpa, afiadiéndose
los cuatro incas que reinaron durante la dominacion
espafiola: Manco Il, Sairi Tupac, Cusi Tito y Tupac Amaru.
La union de ambas versiones, la indigena con los doce

LA FIESTA EN EL TIEMPO



reyes incas y la espafiola con sus monarcas como “Reyes
del Per()” tiene versiones pictoricas posteriores destinadas
a legitimizar ante los ojos del pueblo a los reyes espafioles
como continuadores de la obra de los Incas®® (figs. 28, 29
y 30).

Las descripciones un tanto fantasticas que hace Arzans
de las fiestas, basdndose en relatos y cronicas que hoy
desconocemos, hacen que desconfiemos un tanto de ellas,
es necesario recurrir a aquellas fiestas de las que él fue testigo
presencial y de las cuales tenemos otros testimonios tanto
escritos como pictdricos. Arzans muere en 1736 y elegimos
la fecha de 1716 para ejemplificar. La ocasion es la entrada
en la Villa Imperial de Diego Morcillo Rubio de Aufion,
Arzobispo de La Plata y Virrey electo del Perd, quien se
dirige a Lima a tomar posesion de su cargo. Existe la
descripcion del historiador potosino y la version pictorica
en un lienzo de Melchor Pérez de Holguin (hoy en el Mueso
de América de Madrid) mas la descripcion oficial debida a
la pluma del agustino Fray Juan de la Torre". Sin recurrir
a la minuciosa descripcién del cronista y del relator, y sélo
tomando en cuenta el lienzo, vemos la entrada o recibimiento
con el mas importante arco triunfal aderezado para el efecto.
De los balcones cuelgan lienzos con motivos mitoldgicos lo
que reitera la afirmacién de una tematica definitivamente
fijada en estas fiestas. En la parte alta, en dos escenas
independientes, se muestran las solemnidades religiosas de
la mafana siguiente y la mascarada nocturna.

Podemaos recurrir también a la fiesta de la jura de Luis
I, el afio de 1725. La variante en la parte formal de la fiesta
consiste gque, en lugar de los arcos de recibimiento, se arman
tres “tablados”, uno de ellos en la Plaza Mayor donde se
puso la efigie ecuestre del nuevo monarca y ante la que se
hizo la jura, con los “cuatro reyes de armas™® al grito de:
“Silencio, silencio, silencio, oid, oid”, “Castilla y las Indias por el
Rey Luis Fernando | que Dios guarde”.

Aunqgue hemos elegido ejemplos potosinos, éstos son
reflejo de las fiestas que se realizaban en todas las ciudades
del virreinato, siendo, sin duda, las mas relevantes las de
Lima y Potosi, la primera por su importancia administrativa
y la segunda por su importancia econémica. Una rapida
revision de la obra de Vargas Ugarte, nos dice que con
motivo de celebrar la exaltacion de Carlos V se hicieron en
Lima lucidas fiestas costeadas por el gremio de Abastos.
Estan impresas las loas que se recitaron en los cuatro carros
triunfales, del desfile®. En el siglo XVIII, el afio 1723, se
realiza en Lima una fiesta similar a las descritas en Potosi,
con motivo del matrimonio del Principe de Asturias con la
Princesa de Orleéns, y de Luis XV con una infanta espafiola;
en la descripcién impresa de dicha fiesta, se incluyen

LA ARQUITECTURA EFIMERA

mascaras, desfile de Incas, concurrencia de gremios, etc.”.
Una documentacion reciente al respecto puede encontrarse
en la obra de Juan Carlos Estensoro “Mdsica y sociedad
coloniales”. Lima 1680-1830"%.

Debemos concluir que la estructura de estas fiestas es
uniforme en todo el &mbito del Virreinato, con mas o menos
pompa segun los casos, y que abarca los tres siglos de domi-
nacion hispana. Aungue es esencialmente barroca, su origen
hay que buscarlo en el renacimiento. Francastel, en su libro
“La Realidad Figurativa”, nos habla de los “simulacros” del
renacimiento, donde se retinen los “carroccio” o carros
triunfales, descritos tanto en Petrarca como en el diptico de
Piero de los Francesca para la exaltacion del Duque de Urbino.
Los carros triunfales forman parte de desfiles que concluyen
en la “Giostra”. Giostra segun Francastel “es la coronacion de
la procesion de los carros a través de la ciudad, pero constituye de
por si un episodio completo asociado... con el espectaculo ritual mas
popular, del desfile que le precede™.

Las mascaradas virreinales y su contexto festivo, son una
pervivencia de este espiritu renacentista pagano, aunque
cristianizado, cuyos mas antiguos antecedentes tenemos que
buscarlos en los triunfos de los césares del imperio Romano?,
supervivencia que se da tanto en Europa como en América.
Las fiestas de la corte francesa, ampliamente estudiadas por
Rousset en su libro “Circe y el Pavo Real”, muestran el giro
gue toman estas representaciones en Francia, desembocando
en los que luego serd el ballet y la 6pera®. Este desdoblamiento
no se da en América, donde la estructura renacentista se
mantiene hasta nuestros dias con sélo la modificacion con-
ceptual de los asuntos, y formal de la mUsica y vestuario. Se
incluyen Incas y los bailes van transformando en totems a los
primitivos animales simbolicos. En Espafia, el fendmeno es
descrito por Géllego en su obra “Vision y Simbolos en la
pintura espafiola del siglo de oro” al relatar las entradas reales
nos da descripciones muy proximas a las experiencias
americanas®. Sin duda, el contexto hispanico a las fiestas de
“trionfi” del renacimiento, serd la mejor aproximacion al
problema en el Virreinato del Pert, donde a los carros y arcos
triunfales hay que afiadir los jeroglificos y emblemas, pues la
carga literaria de estos eventos en el mundo hispano es de
capital importancia. Hay que indicar, sin embargo, que en
América lo indigena va logrando establecer una tematica
permanente y es factor modificante de musica, danzas y
mascaras.

Tanto en las fiestas europeas del siglo XVIII como en las
americanas se da el juego del anillo o sortija y probablemente
el “romper cafias”, aunque no hemos encontrado referencia
especifica a esto Ultimo. Los toros, son indispensables en las
fiestas hispanas, como lo son en América, aunque en esta

37



Fig. 28. Andénimo. La serie de Incas seguida por los reyes de Espafia como los continuadores de su obra. Beaterio de Copacabana. Lima.

Fig. 29. Pintura copiada del grabado de Palomino (afio 1748), con el rey Fernando VI Fig. 30. La pintura anterior repintada en el siglo XIX; el rey Fernando VI ha sido sustituido
al centro. por Bolivar y los otros reyes por préceres de la independencia americana. Lamenta-
blemente la repintura ha sido retirada. Coleccién particular.

38 LA FIESTAEN EL TIEMPO
Yo



Gltima hay variantes notables como la version cuzquefia donde
las banderillas se sustituyen por un condor sobre la espalda
del toro, fiesta que documenta graficamente Squier y que se
da en un pueblo de Ausangate (Cuzco)® (fig. 31).

Fig. 31. Corrida de toros en un pueblo del sur del Pert donde las banderillas han sido
sustituidas por los picotazos de un céndor sobre el lomo del toro, segin Squier afio
de 1877.

TESTIMONIOS PICTORICOS

Como testimonios pictéricos de la fiesta en el virreinato
peruano hay dos casos notables: la “Procesion de Corpus”
de la Parroquia de Santa Ana en Cuzco, obra an6nima
adjudicada al circulo de los pintores indigenas Quispe Tito
y Santa Cruz, y la “Entrada del Virrey Morcillo a Potosi”
(1716) obra del pintor potosino Melchor Pérez de Holguin
(fig. 32).

Los célebres cuadros de Cuzco son quince en total, doce
de los cuales estan en el Museo Virreinal de la ciudad
incaica y tres en coleccion particular de Santiago de Chile.
Iconograficamente se pueden datar hacia 1680 y se los
puede ordenar segn la secuencia procesional de la siguiente
manera: altar principal, salida de la procesion, desfile de
las drdenes religiosas, desfile de carros con caciques indige-
nas, fin de la procesion e ingreso a la Catedral. Se pueden
describir asi:

LA ARQUITECTURA EFIMERA

10.

11.

12.

13.

14.

15.

Altar representando la Ultima Cena con figuras de bulto. Arriba
un cuadro de la Eucaristia y diez santas. A los lados dos cuadros de
angeles. En primer plano el pueblo.

Inicio de la procesion pasando por el portal de Panes. Caballero
con la cruz de Malta porta el estandarte. A ambos lados del altar
una orquesta con seminaristas y un grupo de monjas. Sobre el altar
cuatro lienzos de angeles y dos paisajes. En primer plano el pueblo.

La procesion sale de la Catedral. EI Obispo Mollinedo bajo palio.

Los agustinos pasan bajo arco y se sitian delante del altar con la
Eucaristia. En la parte alta los lienzos de seis profetas, a un costado
el retrato del rey Carlos II.

Frente al templo de la Compafiia se sitGan los jesuitas, por delante
pasa la Cofradia de Indios portando la imagen del Nifio Jesis. En
primer plano el pueblo.

Los dominicos pasan bajo arco. En primer plano el pueblo donde
destacan varios esclavos. Al frente damas y caballeros acomodados
bajo los arcos y en los balcones.

Los franciscanos pasan bajo arco. Puede verse uno de los altares
ornado con plateria. Sobre el muro lienzos de angeles y santas, mas
tres paisajes. En primer plano el pueblo.

Mercedarios pasan bajo arco. En el altar, lienzo con la transfiguracion
de Cristo mas los doctores de la iglesia en bulto. En balcones damas
y caballeros. En primer plano el pueblo.

Pasa la procesion delante del altar con un lienzo sobre la defensa
de la Eucaristia en el que esté representado Carlos I1. Indigenas
portando en andas a Santa Rosa de Limay a la Virgen llamada “La
Linda”. En este cuadro esté retratado el cacique Tupa Puma.

Delante del altar de la Virgen, adornado con cuatro lienzos de
santos penitentes pasan los indios portando a San Juan Bautista y
San Pedro. Se ve la portada de la Merced y un esbelto arco triunfal.

Carro alegorico con la Virgen de la Candelaria, en él una orquesta
con oOrgano, arpa, trompeta y corno. Precede el cacique indigena
con la vestimenta real incaica.

Carro Triunfal con San Cristobal, precede Carlos Huayna Capac
vestido con las insignias de la casa real incaica.

Carro con San Sebastian, precede el Alférez Real. Inca no identifi-
cado.

Carro con Santiago, precede el Alférez, cacique de ascendencia real.
Pueblo en primer plano.

La procesion de Corpus Cristi termina e ingresa a la Catedral. Se
ven las imagenes de San Cristdbal, Santa Ana, Virgen de Belén, La
Candelaria y San Sebastian. Estan presentes las autoridades y el
obispo Mollinedo bajo palio. En primer término un grupo de
indigenas tocados con plumas portando bandera y arcabuces

(fig. 33).

39



i —

»

4
2

Fig. 33. Atribuido a Basilio de Santa Cruz. La procesion de Corpus llega a la puerta de la Catedral de Cuzco. Museo Virreinal. Cuzco.

40 LA FIESTAEN EL TIEMPO
Yo




En el Pera del siglo XVI11 existen pocos documentos tan
interesantes como esta larga serie que nos presenta a toda
una sociedad en sus diferentes estratos. La serie testimonia
la existencia de pinturas diferentes entre las que destacan
paisaje y varios bodegones, géneros ambos de los que no
nos ha quedado nada, pudiendo presumirse que las pinturas
de esta tematica se perdieron. Asi mismo presenta diversos
arcos que pueden ser cotejados con documentos obtenidos
en el archivo documental de Cuzco. Aunque las fechas de
los documentos son algo posteriores hablan de los pintores
participantes, como Mauricio Garcia, quien fue muy cono-
cido a mediados del siglo XVIII por sus descomunales
contratos, siendo frecuente se comprometiera a pintar dos
centenas de cuadros en un par de meses. Su arte descuidado,
muestra entrenamiento en eventos efimeros. También son
significativos los carros, en su mayor parte desaparecidos,
y que al parecer poseian casi todas las parroquias de indios
de Cuzco. Efectivamente todos los caciques Incas estan
junto al carro que porta al patrono de su barrio. Una
bibliografia reciente sobre la procesion de Cuzco la podemos
encontrar en Flores Ochoa “El Cuzco”, resistencia y
continuidad” (1980), el catalogo “La Exposicion del Corpus
en el Cuzco” Sevilla 1996, y de Carolyn Dean “Los cuerpos
de los Incas y el cuerpo de Cristo” Lima 2002.

El segundo documento pictérico es la “Entrada del
Virrey Morcillo a Potosi”. Este cuadro se conserva en el
Museo de América y muestra la entrada del Virrey, bajo
palio, antecedido por los principales de la villa y una
compafiia de arcabuceros. Pasa bajo arco triunfal y puede
verse en su camino tanto la Parroquia de San Martin como
la calle del Contraste con gran concurrencia de damas y
caballeros en los balcones. Las paredes se decoran con
lienzos mitoldgicos alusivos a las virtudes del Arzobispo-
Virrey.

LOS CARROS TRIUNFALES
EN LA PINTURA ALEGORICA

Entre los elementos materiales de la fiesta estan las carrozas.
Con referencia a éstas y hablando de los “triunfos”, dice
Francastel: “el soporte material de este objeto figurativo por
excelencia, es el “carrocio”...en tiempo de las comunas, cada ciudad
poseia un carro de cuatro ruedas que las tropas llevaban en
compafia y que durante el combate servia de punto de referencia
y reunion...estaba arrastrado por uno o dos pares de bueyes...en
el centro del carro se erguia un mastil con la cruz: llevaba uno o
dos estandartes con los emblemas de la ciudad y una campana.

LA ARQUITECTURA EFIMERA

En el carro se instalaban cierto nimero de trompetas que... daban
sefial de marchar o detenerse... alrededor del carro se agrupaban
los soldados selectos...la pérdida del “carrocio” constituia el peor
de los desastres” .

Un paréntesis permite indicar que el carro con la
procesion o desfile correspondiente, precedido por largos
grupos de personas portando hachones o teas, se ve aln
hoy en la ciudad de La Paz, en su efemérides. Los carros
son alusivos a los héroes de la independencia y los pagan
las diferentes industrias, tanto estatales como privadas,
corriendo su decoracidn a cargo del sindicato o “gremio”
respectivo. La que antes se Ilamaba “Mascarada”, se la
conoce hoy como “Desfile de teas y carros alegoricos”.

En pintura también se crean carros fingidos, probable-
mente en base a grabados, pero adaptandose adecuadamente
a las circunstancias sociales y politicas del momento. Estos
carros estan concebidos en tres planos: celeste, terreno, y
subterraneo o infernal: estan tirados por angeles, santos o
evangelistas, éstos ultimos en forma de los animales simbo-
licos que los representan. El tema central, es la apoteosis
de Maria y/0 de la Eucaristia, sostenida por la monarquia
espafiola. Sobrevuelan el carro elementos celestiales: la
Trinidad, San Miguel, etc. A las cuatro partes del mundo
se las suele colocar bajo ruedas del carro o a sus costados.
El averno se representa bajo el carro con un dragén o una
sirena enroscada a él.

No falta en los carros fantasticos que se pintan en el
altiplano de PerQ y Bolivia, el rostro doble, una especie de
Jano coronado, que probablemente representa el tiempo
con dos rostros, uno mirando atras y otro hacia delante:
el futuro y el pasado? (fig. 34). Asi, el antes carro guerrero
y luego carro festivo, se convierte en un carro trascendental
gue sintetiza a la humanidad, entre el infierno y el cielo,
guiada por la Iglesia Catdlica, representada en sus santos,
y sustentada por Espafia, representada en sus monarcas.
Esta forma religioso-politica, que tiene su apogeo en el siglo
XVII cobra con el tiempo un aspecto mucho més simple,
y se difunde casi siempre como justificacion de la conquista
presentando a Castilla como la defensora de la Fe. El carro
queda reducido a una simple columna sobre la que esté la
Eucaristia, y a veces Maria; al pie se encuentra el monarca
espafiol del momento, enfrentando a un sarraceno, quien
sintetiza todo lo que en los carros era la herejia y el averno.
Un modesto rompimiento de gloria completa el conjunto.
Los cuadros de este tipo, a partir del reinado de Felipe V,
son innumerables en la region andina®®.

Las pinturas mas famosas sobre los “Triunfos de Maria
y la Eucaristia” se encuentran en el pueblo de Jesus de

41



Machaca (situado cerca de la ciudad de La Paz y casi en la
frontera con el Pert). Pretenden ser originales y estar hechos
a inspiracion del cura, quien, junto al cacique del lugar,
José Fernadndez Guarachi, realizo la construccion y decora-
cion de todo el templo®. En el lienzo se lee “...Don Juan
Antonio de las Infantas y Mogrovejo cura de este pueblo hizo
pintar de idea este Triunfo del Nombre de Jesus, Afio 1703 - Juan
Ramos Contreras Faciebat et laborabat”. Los documentos
indican gque Mogrovejo fue mentor del cacique a quien se
debe la obra como lo atestiguan todos los artesanos parti-
cipantes, desde el arquitecto al mas humilde pintor, quienes
testifican a favor del cacique, el cual ayudado por el cura
realizd a su costa e iniciativa, la magnifica obra comenzada
por su padre en la cual ayudaron parientes y hermanos™®.
Es la obra de toda una dinastia indigena. El retrato del
cacique figura en el Carro Triunfal del nombre de Maria.
Ambos lienzos estan situados en el presbiterio de la Iglesia,
uno frente al otro. Los monarcas que sustentan los simbolos
religiosos correspondientes son Felipe V y Carlos II.

En el cercano pueblo de Guaqui, existe un grupo de
cuatro “Triunfos”, también de Juan Ramos®. Los cuatro
lienzos representan el Triunfo de la Eucaristia, el Triunfo
de Maria (repintado), el Triunfo de Santiago y el transporte
del cuerpo de Santiago. Asi como en Jesus de Machaca se
exalta el nombre del patron, en la Iglesia de Guaqui,
dedicada a Santiago, hay dos triunfos dedicados al Santo,

42

Ye

34. El “Carro Triunfal de la
Inmaculada”. Iglesia de Jesus
de Machaca (La Paz) firmado
por Juan Ramos en 1708. Fue
encomendado por el cacique
Guarachi. El carro estan forma-
do por la sirena (la culpa) y la
serpiente (el demonio). Debajo
los herejes. En el carro estan
los fundadores de 6rdenes y los
Padres de la Iglesia. La Virgen
es sostenida por los reyes de
Espafia.

uno con el cuerpo de Santiago, tirado por bueyes, coinci-
diendo esto con la descripcion que nos da Francastel®?, y
otro con el triunfo del Santo.

Por ultimo estan los cuadros de carros triunfales en
Achocalla y San Francisco de Cochabamba este Gltimo con
la apoteosis de la Orden con relacién a América. La version
moderna del “carro” es el automovil adornado con textiles
indigenas o aguayos y plateria. Suelen verse en el Carnaval
de Oruro.

La musica que acompafia a los carros, los vestidos de
los personajes, desechables después de la fiesta, y las pinturas
que los adornan, cuyo ulterior destino es dificil de rastrear,
hacen lo efimero y cambiante de este arte que muere apenas
nace. Si las obras materiales de la fiesta como carros y arcos
se destruyen, son renovadas anualmente, con la alteracién
propia debida a la moda. Lo que permanece inalterable es
la estructura de la ceremonia y la finalidad del evento:
exaltacion de algo o alguien segin el momento politico-
religioso que se vive.

Las méscaras y los musicos se independizan de los carros
y corren su propia azarosa y brillante suerte, llegando hasta
nosotros en forma de folklore. Danzas de tribus selvaticas,
denominadas de “chunchos” son recogidas por Angrand
en sus acuarelas (hacia 1848) estas mismas danzas pueden
verse hoy en Paucartambo (Cuzco) y en el Carnaval de
Oruro (Bolivia). Son la rememoracion de los indios salvajes
gue describe el historiador Arzans.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



La parte literaria de la fiesta, especialmente loas y piezas
teatrales, corren suerte parecida. Algunas loas como las que
escribe Pedro Nolasco Crespo para Sebastian de Segurola,
defensor de La Paz contra el asedio de Tupac Katari en 1780,
donde cuentan todas y cada una de las provincias, antecede
los himnos civicos actuales, que naturalmente no exaltan a
los realistas hispanos sino a los rebeldes independizados®.
Su estructura formal es, sin embargo, la misma.

Mejor suerte corren las piezas teatrales, sobre todo
aquellas de asunto indigena, a las que hicimos referencia
al comenzar este trabajo, tal el caso de la “Tragedia de
Atahuallpa”, que aln en este siglo se representd en varias
partes de Bolivia, como Toco (Cochabamba), Chayanta
(Potosi), y se representa atin hoy en el Carnaval de Oruro,
es decir que forma parte del contexto general de una
“mascarada”. Wachtel divulgé su existencia®. Alli, Pizarro
y Almagro se enfrentan con la corte del Incay con Atahua-
lIpa; el Rey de Espafia interviene para castigar a Pizarro y,
sorpresivamente, aparece Colon.

Los danzantes en forma de angeles persisten tanto en
el folklore como en la pintura. Las series angélicas del
altiplano boliviano y de los alrededores del Cuzco, tienen
mucho que ver con un trasfondo indigena existente.

ARCOS Y ALTARES

Equiparable al “carro” es el arco triunfal, que en versiones
efimeras y estables existe en todo el ambito del virreinato.
Su calidad de obra efimera, cuando se lo prepara para un
evento especial, hace de €l el laboratorio experimental
donde los artistas prueban el efecto de sus creaciones®. Las
columnas pueden ser todo lo caprichosas que se quiera
pues nada soportan, su danza no afecta a la precaria estruc-
tura. Se adorna el todo con cuadros pintados para el efecto.
Los arcos, en una version muy alterada, perviven en Bolivia
y Per(, tanto para ocasiones religiosas como politicas. Los
arcos de cafia y papel, destinados al fuego, reciben a la
“Asunta” en Cuzco; y los fréagiles arcos de textiles y plateria
gue se levantan hoy en Bolivia, dan paso a los sucesivos
presidentes de Bolivia en sus giras, son menos lucidos que
los que sirvieron para dar paso al Virrey, pero estan desti-
nados al mismo fin: exaltar la presencia de la autoridad
legalmente constituida.

La descripcion del arco que cobij6 al Virrey Morcillo
en su paso por Potosi, nos da una idea de la estrecha relacion

LA ARQUITECTURA EFIMERA

de esta arquitectura efimera con la arquitectura de portadas
o retablos. Arzans describe el arco triunfal asi: “De tres naves
era la fabrica... y otros tantos cuerpos. Rematando el dltimo
cuerpo de un hermoso trono en forma de peafia... toda tallada y
con curiosas molduras... sobre la cual.. estaba de pies, la
Fama...Sobre los capiteles que eran de cedro dorado y espejos....se
veian iméagenes de bulto repartidas en los cuatro angulos, unas
esmaltadas y otras con ropa de tela y brocado”. Afiade “Sobre
el primer cuerpo ...se levantaba el otro... de cuatro arcos cuyas
columnas eran de orden jonico... y de la media naranja de este
segundo cuerpo pendia la imagen de bulto de un angel...El tercer
cuerpo aunque tenfa columnas corintias estaban los arcos ciegos
y las cornisas adornadas de ricas telas y follajes...”36. Este arco
esté representado en el cuadro de Holguin.

Otros arcos no menos expresivos pueden verse en los
lienzos sobre la procesion de Corpus. Arcos precarios aun
se preparan hoy dia para la misma procesién en la ciudad
del Cuzco y para diversas fiestas en pueblos aledaiios, como
el muy humilde que pudimos ver en San Jerénimo (Cuzco).
La documentacidn existe en el Archivo de Cuzco sobre
pintores que intervinieron en los arcos, y de los maestros
altareros, es abundante.

La magnificencia de todo este aparato que contempla
tablados y “altares” sélo puede comprenderse leyendo la
descripcion del cronista potosino para la fiesta hecha en
Potosi con motivo de la canonizacion de Ignacio de Loyola,
ya publicada y estudiada®’. Alli alternaba lo religioso con
alusiones a Ameérica, escenas mitoldgicas, alegorias, etc.
Podemos ejemplificar lo religioso con el tablado primero
y hacer mencion a las escenas no religiosas de los tablados
restantes.

En el tablado primero situado en la plaza de la Cebada
se veia: San Pedro y varios papas, y al frente el Cerro de
Potosi personificado por un viejo. En el tablado tres, un
globo con una doncella que representa a la Villa de Potosi.
En el quinto los cuatro elementos, alegoria que se repite
en la pintura mural cuzquefia del siglo X1X3. En el séptimo
las cuatro partes del mundo. En el noveno las doce sibilas,
en el onceavo Apolo y las Musas; en el trece el juicio de
Paris; en el quince, los dioses de la antigliedad, en el
diecisiete los Incas y en el diecinueve los reyes Catélicos
hasta Felipe IV. De los diferentes personajes varios fueron
de talla. Cabe preguntarse ;donde estdn o que fue de los
Incas de cuerpo entero y de talla, o del Juicio de Paris,
hecho de tamafio natural con los hermosos cuerpos de las
diosas desnudas, como indica el cronista?®.

43



JUEGOS ARTIFICIALES
Y OTRAS MANIFESTACIONES

Lo perecedero de la fiesta se ejemplifica con los fuegos
artificiales, los cuales no s6lo muestran la obra de arte
efimero por excelencia, sino que sirven para dar fin a los
arcos, altares y tablados (fig. 35). En otra parte explicamos
la existencia de las posas o “altares”, construidas de fuegos
artificiales que suelen quemarse después de utilizadas, tal
el caso de Zurite y de algunas procesiones cuzquefias®.
Arzans describe las luminarias y los fuegos artificiales hechos
en Potosi en 1725 “... un poco més adelante del crepUsculo,
continuandose el repique de campanas en todas las torres, se
pusieron faroles y luces de hachas de cera en los balcones y tablados
de la plaza y en los de toda la Villa. A la hora acostumbrada se
dio principio a los regocijos con unos fuegos artificiales...Era la
pieza un formidable castillo en cuyas almenas estaban unos leones
y por remate un aguila imperial, que todo disparé con mucho
concierto, truenos, cohetes voladores, volcanes y redas. Consumidos
éstos, salieron cuatro hombres (que llaman armados) cubiertos de
pies a cabeza con pieles de carneros de la tierra y cargados de
unas a manera de piramides, llenas de cohetes, borrachudos,
tronadores, penachos, triquitraques y ruedas, y con montantes de

fuego en las manos comenzaron a caminar echando fuego y a las
pirdmides artificiales, corriendo y discurriendo a todas partes con
mucha algaraza de toda la plaza... y otras invenciones de cohetes
y ruedas que corrian por unos cordeles de una parte a otra de la
plaza (que llaman correos por la velocidad con que de ida y vuelta
corren)...*”

Las corridas de toros, complemento indispensable de
las fiestas, merecen un estudio aparte; otro tanto puede
decirse de los juegos de cafias y sortija cuyos antecedentes
deben buscarse en las justas y torneos de la Edad Media.
Su vigencia en el Virreinato Peruano estd demostrada,
aunque al parecer no quedan vestigios de estos eventos.

Ameérica fue muy ostentosa en sus fiestas, pese a las
restricciones de Felipe Il, olvidadas ya en tiempo de su
nieto, Felipe 1V, gran aficionado a la pompa y boato®...

Mucho es lo que se fue de este arte pasajero y cambiante
pero es mucho lo que queda. Su fuerza fue tan grande que
se crean maestros especializados en este arte de lo efimero,
pues hay documentos que hablan de maestros coheteros y
altareros en la ciudad del Cuzco®. Es el arte perecedero y
fugaz del vivir que pasa sin retorno. El chispazo que ilumina
nuestra vida, la cual, segiin Santa Teresa, es “una mala
noche en una mala posada”.

Fig. 35. Fuegos artificiales. Han tumbado el arco y lo estan encendiendo.

44

LA FIESTA EN EL TIEMPO



NOTAS

Trabajo preparado por Teresa Gisbert para el INSTITUTO
DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, UNIVERSIDAD
DE MEXICO, IV Coloquio de Historia de Arte celebrado
en la ciudad de Morelia. “El Arte Efimero en el mundo
hispanico” octubre de 1978.

10

1n
12
13
14

15

Esta filosofia esta expuesta en la égloga de DIEGO MEXIA DE
FERNAGIL titulada El Dios Pan, escrita en Potosi entre 1608 y
1621. Ver GISBERT TERESA Esquema de la literatura virreinal
en Bolivia pég. 56, La Paz 1968. VARGAS UGARTE RUBEN De
nuestro antiguo teatro, Lima 1943, pag. 1y ss.

El aspecto teatral de la vida espafiola puede verse en GALLEGO
JULIAN Visién y simbolos en la pintura espafiola del siglo de oro,
pag. 133, Madrid 1972. Sobre la fachada-retablo como marco de
una “arquitectura que es a la vez funcion y “espectaculo estético”,
ver PALM. El arte del nuevo mundo después de la conquista
espafiola en “Boletin del Centro de Investigaciones Historicas y
Estéticas” N° 4, Caracas 1966, pag. 49.

OROZCO DIAZ EMILIO. El teatro y la teatralidad del Barroco,
Barcelona 1969.

VARGAS UGARTE RUBEN. Impresos peruanos, Tomos IX y X,
Lima 1956, pag. 89 y 252.

ROSALES LUIS. El sentimiento del desengafio en la poesia barroca,
Madrid 1966.

VARGAS UGARTE. De nuestro antiguo teatro, pag 52 y 60.
Del “Dios Pan” de Mejia de Fernangil en Vargas Ugarte. Op. Cit.

ARZANS Historia de Potosi. Tomo I, pag. 268 y ss. Hace una
extensa descripcion.

WETHEY HAROLD en Arquitectura Virreinal en Bolivia, La Paz
1960, refiriéndose a la Portada de la Catedral de Sucre dice: “la
decoracion esculpida en las columnas del segundo piso es basta, y
la sugerencia de cortinas drapeadas en ambos pisos son mas propias
de monumentos sepulcrales barrocos que de un edificio”.

Se adjuntan cuatro documentos tomados del Archivo Histdrico de
Cuzco, todos ellos contrataos con artesanos (maestros altareros y
coheteros) relativos a los arcos realizados para Corpus. Sobre el
contrato del pintor Mauricio Garcia, quien también decord arcos
de procesiones, ver MESA-GISBERT Historia de la Pintura
Cuzquefia, Buenos Aires 1962, pag. 156, este maestro se compromete
a entregar 212 lienzos pintados en tres meses. Su participacion en
un arco de Corpus se consigna en el documento adjunto de 1747.

ARZANS Ob. Cit. Tomo I, pag. 96 y ss.
GISBERT TERESA. Ob. Cit. Pag. 37 y ss.
ARZANS Ob. Cit. Tomo |, pag. 267.

Las sibilas de Copacabana estan estudiadas en MESA-GISBERT Escultura
Virreinal en Bolivia, La Paz 1972, pag. 90para las sibilas de Puebla, ver
MAZA FRANCISCO DE La mitologia clasica en el arte colonial de
México, México 1968, pag. 32y ssy p. 43y ss.

Constatado por los autores en el pueblo de Paucartambo,
departamento de Cuzco el 16 de Julio de 1978, la referencia virreinal
en ARZANS. Op. Cit. Tomo I, pag. 267 y ss.

LA ARQUITECTURA EFIMERA

16

17
18
19
20
21

22

23

24

25

26
27

28
29

30

31
32
33
34

35

36
37
38

39
40

Las pinturas de Incas mas conocidas son la del Beaterio de
Copacabana de Limay la de San Francisco de Ayacucho. GISBERT
Iconografia y Mitos Indigenas en el Arte.

VARGAS UGARTE. Impresos Peruanos, pag. 45, item 1200.
No se ha podido ubicar su iconografia.

VARGAS UGARTE Op. Cit. Tomo X, pag. 252, item 2535.
ARZANS Ob. Cit. Tomo Ill, Pag. 185y ss.

FRANCASTEL PIERRE. La realidad figurativa, Buenos Aires
1970, pag 281.

La iconografia de los “Triunfos” romanos se transmite a través de
grabados.

ROUSSET. Circe y el Pavo Real, Barcelona 1972. Capitulo “El
disfraz y la apariencia”.

GALLEGO. Visién y simbolos en la pintura espafiola del siglo de
oro. Madrid 1972, pag 151ss.

SQUIER GEORGE. Perd, incidentes of travel and exploration in
the land of the Incas, Nueva York 1877, pag. 396.
FRANCASTEL Ob. Cit. Pag. 271.

Para una interpretacion de la figura bifronte como el tiempo es
posible basarse en el estudio de PANOFSKY ERWIN “La Alegoria

de la Prudencia por Ticiano”, incluido en su libro El significado
de las artes visuales, B. Aires 1970, péag. 139.

Especialmente representan a Carlos 111y Carlos IV.

Fernandez Guarachi Gabriel en su testamento indica que debera
hacerse el templo, lo cual corre a cargo de sus descendientes. Sobre
el poder y bienes de este cacique pacefio, ver RIVERA SILVIA El
Mallku y la Sociedad Colonial del siglo XVI1, el caso de Jesus de
Machaca, Revista “Avances” N° 1, La Paz 1978.

ARZE RENE. Un testimonio artistico de la region andina, la Iglesia
de Jestis de Machaca en “Arte y Arqueologia” N° 5y 6, La Paz 1978.
MESA-GISBERT Ob. Cit. Pag. 86 y ss.

FRANCASTEL Ob. Cit. Pag. 271.

GISBERT TERESA. Literatura Virreinal...P4gs. 61 y 62.
WACHTEL NATHAN. Los vencidos, los indios del Peru frente a
la conquista espafiola (1530-1570), Madrid 1971, pag. 65 y ss.

El contrato adjunto “Memorias de los gastos...” del Archivo de
Cuzco con la cuenta que presenta Pascual Pedro Barbosa sobre
gastos hechos para un “altar” de Corpus Cristo por encargo del
cacique de la Parroquia de San Sebastian, da idea exacta de las
estatuas, espejos y personas vivas que componian una de estas
composiciones.

ARZANS Ob. Cit. Tomo Ill, Primera Parte, Lib. X, Cap. 41.
MESA-GISBERT. Escultura Virreinal... pag. 67 y ss.

Una representacion de los cuatro elementos la tenemos en el molino
de los Incas, Acomayo, Departamento de Cuzco. Realizada por el
maestro Tadeo Escalante. MACERA PABLO La Pintura mural
Cuzquefia en “Apuntes”, Lima 1976.

Ver nota 40.

La quema de altares y arcos luego de la procesion puede hallar una
cierta relacion con la actuales Fallas Valencianas.

45



41
42

43

46

ARZANS Ob. Cit, Tomo 111, P4g. 181.

Un juego de cafias esta descrito en ARZANS Ob. Cit. Tomo |, pag.
268y ss.

Personalmente pudimos ver en el pueblo de Zurite, departamento
de Cuzco, el 16 de julio de 1977, la quema de cuatro posas de cafias
y fuegos artificiales después de la procesion. El hecho se consigna
y reproduce en GISBERT TERESA Creacidn de estructuras
arquitectonicas y urbanas en la Sociedad Virreinal en “Revista” de
la Academia Nacional de Ciencias de Bolivia, La Paz 1978 N°1, pag.
73. También vi quemar arcos y una posa de fuegos artificiales en la
festividad de la Asunta en la Parroquia de San Pedro en agosto de
1978.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



21§ EL CONTROL
DE LO IMAGINARIO:

». LA TEATRALIZACION DE LA FIESTA



EL DRAMA COMO TRANSMISOR DE IDEAS

EL TEATRO BREVE EN LAS MASCARADAS

LA PRESENCIA DEL OTRO EN LAS FIESTAS: INDIOS, NEGROS, TURCOS
Y JUDIOS

TEATRO, DANZAS Y PROCESIONES EN HONOR A LA VIRGEN

LA BATALLA ENTRE ANGELES Y DEMONIOS

DIOSES Y SANTOS COMPARTEN LA ESCENA

LA PROCESION DE CORPUS EN CUZCO, EN VIVO

LA HISTORIA INDIGENA

EL ESTRADO: CARROS Y ALTARES



n el siglo XVI1I la sociedad virreinal entra en un

periodo donde la presencia de la muerte es parte

del mundo circundante y de la vida. Esto hace

que la sociedad en su conjunto viva pendiente de
la religion, la cual ofrece una compensacion eterna. Por
otro lado la sociedad esta pendiente de la honra, esta Gltima
como manera de trascender ante los hombres. Todo indi-
viduo esta rodeado de un gran aparato formal que es el
provee, a través de la arquitectura y el arte, del escenario
adecuado para esa actuacion efimera que es el vivir. Las
grandes residencias, los templos, y en especial las plazas,
son el marco adecuado para el hombre del siglo XVII que
ha hecho de su vida una representacion.

En el Virreinato Peruano, en todas las ciudades y pueblos,
se hizo de las fiestas una parte constitutiva, y muy importante,
dentro del diario vivir. Las referencias a estos sucesos nos
ayudan a comprender todo un mundo del cual somos
herederos.

Quedan varias pinturas que dan testimonio del aparato
formal propio de las fiestas como la serie de la Procesion
de Corpus de Cuzco (hacia 1680). Quedan también las
pequefias piezas teatrales que, insertas en los festejos, daban
su mensaje politico y/o religioso; eran el parlamento
explicativo propio para cada ocasion. En su conjunto, la
fiesta era un gran ballet callejero en el que participaban las
autoridades, tanto civiles como eclesiasticas, los gremios y
los principales grupos étnicos: espafioles, indios y africanos.
En los eventos civiles los espafioles sacaban en cabalgata a
sus reyes, los indios a la dinastia incaica y los esclavos negros
a los “reyes etiopes”. Otros grupos, como los judios, solian
estar ausentes, excepto en alguna ocasion gue se los repre-
sentd en forma jocosa. EI humanismo, propio del renaci-

EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACION DE LA FIESTA

miento, se hace presente en los personajes de la antigtiedad
clasica, ya sean dioses o filésofos.

Cuando las fiestas eran religiosas se mostraban los
santos, siendo infaltables Santiago, patron de los espafioles,
y los santos americanos como Santa Rosa de Lima; también
estaban presentes compariias de angeles militares, los cuales
eran representados por indios. Asimismo, en las fiestas
religiosas era usual representar la lucha del demonio con
los angeles, escena teatralizada que queda en las danzas de
hoy, especialmente en la Diablada de Oruro (Bolivia) y los
Sajras de Paucartambo (Cuzco, Perq).

Todo este aparato servia para transmitir los dogmas
catolicos que eran dificiles de comprender sélo a través de
los sermones y de las explicaciones de la doctrina. La
vivencia de los personajes de la farandula daba una realidad
casi tangible a reyes, santos y dioses, de manera que su
presencia era tan convincente como lo puede ser la television
en nuestros dias.

EL DRAMA COMO TRANSMISOR DE IDEAS

Asi como la representacion formal de algunos mitos se
expresa en la decoracion barroca de los templos, la tradicidn
verbal esta presente en la fiesta, donde la representacion
teatral juega un papel importante no s6lo como realce de
determinados acontecimientos sino como transmisora de
ideas. Al respecto, es muy explicita la égloga titulada “El
Dios Pan” que fue escrita por Diego Mejia de Fernangil,
entre los afios de 1607 y 1621, con ocasion del estableci-
miento de la Hermandad del Santisimo Sacramento de la

49



Villa de Potosi*. En esta obra, el pastor cristiano Melibeo
trata de convertir a su amigo Damon, que es pagano; para
ello, lo lleva a una fiesta que se realiza en Potosi. El asombro
y placer que la fiesta produce en Damoén es causa de que
se haga cristiano.

El “Dios Pan”, de Fernangil es la Eucaristia, la cual
sustituird al “Dios Pan” gentilico adorado por el pastor
Damén, cuya descripcion parece corresponder a un idolo
prehispanico. Esta no es la Gnica vez en que la idolatria
andina se recubre con el lenguaje clasico, pues el “monstruo
siniestro” adquiere para Mejia la forma del Dios Pan. Otro
tanto hace Fernando de Valverde en su obra “El Santuario
de Nuestra Sefiora de Copacabana” (Lima 1641), donde
Venus, junto a satiros, ninfas y cupidos, circulan por llabe,
Copacabana y Tiguina con la mayor naturalidad.

Buscando el simil de la mitologia clésica era mas facil
explicar la idolatria, ya que los espafioles y criollos ilustrados
estaban familiarizados con los dioses de la antigiiedad
clasica, pues eran herederos del humanismo renacentista.

SRS T

Coanabiaai maga

Por otro lado, Mejia pretende mostrar a la Eucaristia como
Sol, planteando la identificacién Dios = Sol, identificacién
que se evidencia en varias representaciones pictdricas? que
se estudia en la obra de Tristan Platt “Los guerreros de
Cristo” (La Paz, 1996).

La égloga sobre el Dios Pan plantea un puente dialéctico
entre dos sociedades ideolégicamente muy distantes, la
indigena y la europea, iniciando un proceso que pretende
el control de lo imaginario.

ELTEATRO BREVE EN LAS MASCARADAS

Para comprender la sociedad colonial es necesario
hacerse cargo de lo que la fiesta significd para ella, enten-
diendo por “fiesta” la serie de espectaculos que se daban
en determinados eventos. En estas fiestas se realizaban
procesiones y desfiles matutinos, asi como “mascaradas”,
que eran desfiles nocturnos en los que salian los diferentes
grupos vestidos a la manera de Incas, reyes de Espafia,
etiopes y personajes mitolégicos.

Fig. 36. Una mascarada. Detalle del lienzo sobre la entrada de Diego Morcillo a Potosi. Museo de América. Madrid.

50

Yo

LA FIESTA EN EL TIEMPO



Fig. 37. An6nimo. La "Adoracion de los Reyes Magos”, donde uno de los reyes esta
representado por un Inca. Asi Dios se manifiesta a las tres razas de América: blancos,
indios y negros. Iglesia de llabe.

Las representaciones teatrales de temas profanos tenian
lugar en los coliseos o corrales de comedias, pero cuando
el asunto era religioso estas representaciones se hacian en
los atrios de las iglesias o plazas, otro tanto ocurria con el
teatro en lengua indigena.

El teatro en la forma de drama sagrado era parte inte-
grante de las fiestas. En las “mascaradas” se decian loas y
en las procesiones se representaban dramas sacros y autos
sacramentales. EI componente literario estaba aderezado
con danzas, mascaras, arcos triunfales, carros y altares
callejeros, en frente de los cuales se solia bailar y decir algun
dialogo (fig. 36).

El historiador potosino Arzans de OrzUa y Vela relata
muchas “mascaradas” como la gue se hizo en honor del
Arzobispo Diego Rubio Mocillo de Aufién cuando, nom-
brado Virrey, pasé por Potosi camino a Lima. En la masca-

EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACION DE LA FIESTA

Fig. 38. La "Adoracion de los Reyes Magos”, con los tres reyes: un blanco, un incay
un negro. La ropa del Inca estd muy alterada. Atribuido a Pérez de Holguin.

rada nocturna® hubo un carro con un mancebo que hacia
de “princesa indiana”, salieron luego dos nifios que repre-
sentaban a Europa y América, todo en versos escritos por
el agustino Juan de la Torre*. Dice el cronista: “a la mitad
de aquella Loa cantada salié de la bocamina de aquel Cerro (de
Potosi) un indiecillo a la propiedad de cuando labraban las
minas”. Cuando el carro partid, terminada la representacion, se
siguieron otros papeles como ‘el Sol, la Luna y los Planetas, todos
en caballos con ricos aderezos’, y “por Gltimo iba en unas andas
uno de los Ingas o Rey del Pert con sus coyas”.

En estas descripciones se ve como el elemento indigena
fue componente de las fiestas en forma tan persistente,
tanto, que nacido en las primeras representaciones pervive
hasta hoy en festividades como la del Gran Poder de La
Paz o el Carnaval de Oruro®.

ol

Yo



Fig. 39. El rey de Espafia (Carlos Il) defendiendo la Eucaristia del ataque de los
musulmanes. Coleccién particular.

LA PRESENCIA DEL OTRO EN LAS FIESTAS:
INDIOS, NEGROS, TURCOS Y JUDIOS

La Epifania o Adoracién de los Reyes Magos representa
la manifestacion de Cristo a los gentiles; por ello los tres
reyes tradicionales simbolizan las razas del mundo: blancos,
negros y cobrizos. En funcién de los pueblos representados
estariamos ante europeos, africanos y asiaticos, mostrados
estos Ultimos como sarracenos. Por eso es importante la
inclusion de un indio, Inca en este caso, en algunos lienzos
de la Epifania, siendo los mas conocidos los que se pintaron
en los pueblos de Juli e Ilabe a orillas del lago Titicaca,
también hay un cuadro de Holguin con este tema.

En 1988 Margot Beyersdorff publica el drama La adora-
cion de los Reyes Magos, el cual se representa en la ciudad

52

Yo

de Cuzco, en el barrio de San Blas. La obra se basa en un
texto de Palomino y reconoce la existencia de otro drama,
alterado y muy corto, que se representaba en Cacha, pueblo
relativamente cercano de Cuzco®. Tradicionalmente, se cree
que esta pieza fue traida desde Potosi por los mitayos. El
Rey Gaspar es el gque habla en quechua, afirmando asi su
procedencia étnica (figs. 37 y 38).

La representacion de Cuzco estaba acompafiada por
una cabalgata callejera que llegaba hasta Herodes, quien
espera en un balcon. En Cacha, la representacion termina
con la carrera de los tres Reyes, que determinard el augurio
de un buen o mal afio. Si vence el rey blanco, el afio serd
bueno; si vence el negro, el augurio es malo.

La fiesta de Reyes es la ocasidn para incluir varios
conjuntos de negros que finalmente derivan en las diferentes
danzas que simbolizan a los esclavos para la produccién de
la cafia de azlcar o el trabajo en los lagares, en Potosi los
esclavos negros estaban destinados a los hornos de la casa
de la Moneda. Grupos de bailarines negros los hay en casi
todas las localidades andinas desde Paucartambo hasta
Potosi, siendo hoy en dia una de las mas famosas “La
morenada” que se baila en el Carnaval de Oruro.

Para el mundo hispanico, que festejo largamente sus
victorias contra los “turcos”, sobre todo a raiz de la batalla
de Lepanto, la inclusion de los “sarracenos” era imprescin-
dible. Asimismo, Santiago matamoros es un eufemismo
para demostrar lo gentil, lo no cristiano. En tal sentido los
turcos estuvieron presentes en las procesiones de Santiago
que tenian lugar en los Andes, como lo consigna Raez
Retamozo’. En algunas danzas del PerQ el “turco” lleva
turbante y un gran capirote puntiagudo. Los musulmanes,
mas conocidos en aquel entonces como sarracenos, se
oponen al rey de Espafia que defiende la Eucaristia, como
simbolo de la fe cat6lica. Esto derivé en simplificados
lienzos donde la Eucaristia esta sobre una columna sujeta
por el rey de Espafia, a quien a veces acompafian angeles.
Los sarracenos, a veces acompafiados por la “sinagoga” tiran
de unas cintas a fin de hacer caer la columna (fig. 39).

S6lo conocemos un caso en que los judios fueron
representados en una fiesta, se trata de una comparsa —al
parecer jocosa— en que los judios estan presentes; descritos
por Diego de Ocafia (afio 1600) quién dice: “entraron en la
Iglesia mas de sesenta hombres de Extremadura... vestidos todos
de judios, con martingalas coloradas y trajeron una novia judia...
Delante de la novia cantaron un par de tonadas... y después
bailaron”. Al igual que a los negros, a los judios se les da
un caracter burlesco.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



Fig. 40. Vista del santuario de
Copacabana, en primer plano
la “Capilla Miserere”, al fondo,
pegada a la iglesia, la pequefia
“Capilla Posa”.

TEATRO, DANZAS Y PROCESIONES EN HONOR A
LA VIRGEN

Hay una obra teatral dedicada a la Virgen de Guadalupe,
la cual fue escrita en Potosi en 1600 por el fraile jerénimo
Diego de Ocafia, quien viene a América a promover la
devocion de Maria. Es pintor y nos deja imagenes de la
Virgen en Lima, en Potosi y en Chuquisacas.

Ocafa era hombre de mundo como lo testifican sus
observaciones sobre las gracias femeniles en su cronica
sobre Chile, Pert y Bolivia. La obra teatral que escribi6 no
guarda unidad de tiempo y la alusién a América es breve
y circunstancial, pues al final el autor pone en boca de un
cautivo liberado versos en la que se muestra que Potosi es
una ciudad afortunada por tener, al igual que Espafia, a la
Virgen de Guadalupe.

Salvando esta alusion, es poco lo que hay sobre América;
en cambio, al estilo del teatro espafiol de su tiempo, hay
dialogos galantes refiriéndose al amor del Rey Rodrigo por
Florinda, hija del noble que facilita el ingreso de los moros
en Espafia. Por su parte, el bufén dice verdades que no
serian admitidas en boca de los cortesanos. La obra de
Ocafia se permite cuestionar en publico los valores jerar-
guicamente establecidos, aunque debemos considerar que
se refieren a un rey nada grato a la historia espafiola.

La comedia a que hacemos referencia se representd
después de la ceremonia religiosa, pues el mismo Ocafia
nos dice: “Llévase la imagen a la plaza, donde estaba un teatro;

EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACION DE LA FIESTA

y alli se representd una comedia de la misma historia de Ntra.
Sra. y de sus milagros, la cual representaron unos faranduleros”
Acabada la comedia, prosiguié la procesién.

En los dias siguientes se jug6 la sortija, juego que fue
motivo para que entraran a la plaza Carros Triunfales, uno
de los cuales “tiraban cuatro caballos, a los cuales venia azotando
un salvaje. Es de notar que detras del salvaje venian cuatro damas
representando la Misericordia, la Paz, la Justicia y la Verdad”, y
luego “los cuatro Evangelistas a caballo y los Doctores de la
Iglesia”.

El tema del “salvaje”, que representa al hombre primitivo
y es sinénimo del nativo americano, se repite en otra cabalgata
donde aparece el “Salvaje de Tarapaya”, valle aledafio a la ciudad
de Potosi, el cual iba vestido con musgo de los arboles (este
personaje adn se ve en la fiesta de Paucartambo). Venian con
él otros “salvajes”, sustentando un pefiasco dentro del cual
estaba el Inca. Frente a ellos, se colocd una dama a caballo
que representaba la Fe, la cual pide sea quitado el Sol y que
en su lugar se ponga la cruz. Finalmente, hay una lucha entre
el demonio y la Iglesia.

Algunas de estas piezas sagradas fueron escritas en Espafia
para que se representasen formalmente en un teatro, tal es el
caso de La Aurora de Copacabana, obra de Calderon de la
Barca, publicada en Madrid en 16729, La comedia esta escrita
con toda propiedad y su fuente parece haber sido la obra de
Alonso Ramos Gavilan Historia del Célebre Santuario de
Ntra. Sra. De Copacabana y sus Milagros (fig. 40) (Lima,
1621). Calderdn tuvo contacto con gente que estaba interesada

53

Yo



en el Perd, tal el caso de Mollinedo y Angulo, parroco de la
Almudena de Madrid, quien fue Obispo de Cuzco desde 1664
hasta 1699, el cual dio su aprobacion a la Tercera Parte de
comedias del célebre poeta espariol.

El tema tenia tanto interés que en América se escribe otra
pieza teatral dedicada a la Virgen de Copacabana, pero desde
una perspectiva cuzquefia. Es la titulada Usca Paucar, cuya
accion se desarrolla en Cuzco y Copacabanay que originalmente
fue escrita en quechual. Esta comedia es similar a El pobre
mas rico, obra de Gabriel Centeno de Osma, cura de la
parroquia de Belén en Cuzco, quien la escribi6 en quechua™.
Aqui, como en el Usca Paucar, el protagonista entrega su alma
al demonio. Ambas obras fueron escritas en idioma nativo,
lo que indica que estaban destinadas a la poblacién indigena
de Cuzco™. Posiblemente, fueron parte de representaciones
callejeras y estaban encaminadas a adecuar a la sociedad
cuzquefia a la nueva fe.

Otra pieza del mismo tipo, pero de la cual sélo tenemos
noticia, es la comedia, en lengua aimara, compuesta por un
jesuita para que se represente en el pueblo de Juli, pueblo
situado a orillas del lago Titicaca. Su tema estaba basado “sobre
aquellas palabras del Libro Tercero del Génesis: ‘pondré
enemistadas entre tu y la mujer, y ella misma quebrantara tu
cabeza™™,

LA BATALLA ENTRE ANGELES Y DEMONIOS

Uno de los temas sagrados que mayor vigencia ha tenido
es la lucha de San Miguel con los demonios, lo que ha
dado origen a la famosa “Diablada” que hoy se baila en
Oruro. Originalmente, la danza era s6lo acompafiamiento
a una representacion teatral previa que casi ha desaparecido.
En Bolivia quedan dos versiones de esta obra recogidas por
Julia Elena Fort(in*. Estas piezas tienen viejos antecedentes;
uno de los més antiguos es el de 1601, cuando en las fiestas
de Potosi en honor a la Virgen de Guadalupe™aparece
Lucifer que entra a caballo con una carta que es leida
publicamente, indicando que Proserpina, la diosa del
infierno, que tenia aspecto de sirena, era la més hermosa.
Un caballero que representa a la Iglesia, enfrenta al demonio
defendiendo a su vez a Maria como la méas hermosa. Se
acepta el reto en una misiva del jurado y se da la lucha
entre el demonio y el caballero cristiano. El jurado da su
veredicto en la siguiente comunicacion:

“En la Villa Imperial de Potosi, de los reinos del Perd, en 30
dias del mes de septiembre de 1601 afios....declaramos al Principe
por prisionero de la Serenisima Reina de los Angeles la Virgen

54

Maria Sra. Nuestra, en cuya imagen de Guadalupe es
representada....”.

Antes de empezar el torneo se habia servido una colacion
entre los asistentes y luego, después de disparos de artilleria
y cohetes, entran “muchos demonios en caballos muy ligeros,
todos con ropas negras y llamas de fuego”, y afiade el cronista:
“Salid luego... un carro triunfal, el cual tiraban cuatro sierpes,
con las cuales iba un demonio... en la mano derecha venia sentada
Prosepina, el rostro... muy blanco y hermoso... y del medio cuerpo
para debajo de sierpe y con la cola rodeaba el carro”. Esta imagen
de la diosa infernal, muy ligada a la mitologia grecorromana,
queda transformada en las obras de Calderdn en “la culpa”,
que es identificada con la sirena.

La pintura barroca existente en Bolivia muestra carros
triunfales con la figura de la sirena con cola de sierpe. Son
notables los ejemplos de Jests de Machaca (1706), obra de
Juan Ramos, y el de la Iglesia de Guaqui atribuido al mismo
autor’®.

Cabe preguntarse, ;qué queda de estas fiestas? Lo mas
espectacular es la fiesta que actualmente se realiza en el
pueblo de Paucartambo en honor a la Virgen del Carmen
y en ella se realiza una batalla en la que intervienen los
demonios o “saqras”™”.

Paucartambo es un pueblo del siglo XVIII y la iglesia
no se levanta sobre la plaza sino que sefiala el término de
la calle principal. Las casas tienen dos pisos y a la planta
alta se accede desde la misma calle a través de una escalera
exterior. El dia de la fiesta todos ocupan los balcones, de
manera que el pueblo se convierte en un gran teatro cuyo
telon de fondo es la Iglesia. De los muchos conjuntos que
se relinen, interesan para nuestro caso tres: el de los Collas,
el de los Chunchos y el de los sagras 0 Demonios. Los
collas provienen de las orillas del lago Titicaca y ellos
representan a los pueblos aimaras del sur. Algo mas tarde
entran los Chunchos procedentes de la selva. Los Chunchos
matan a todos los Collas, momento en el que aparecen los
Sagras y arrastran, supuestamente hasta los infiernos, a los
Collas muertos. Estamos ante una representacion, hoy en
su mayor parte mimica, que rememora las tradicionales
batallas entre la gente de la selva y los pueblos del altiplano.
La aparicién de los demonios da el toque “cristiano” a la
ancestral batalla. Los tres conjuntos tienen su propia danza.
Los saqgras son siete y representan los pecados capitales,
estan presentes en la procesion de la Virgen, quedando
heridos y muertos al paso de ésta. Este episodio se realiza
cuando los demonios toman posesion de los tejados de las
casas haciendo mil peligrosas piruetas. Se trata de una
escena de “mimo” que matiza la procesion, sobre todo por
el peligro que supone hacer todo el espectaculo en los
tejados. (figs. 41a, 41b).

LA FIESTA EN EL TIEMPO



Fig. 41a. “La Prosecion de la Virgen del
Carmen en Paucartambo”. Cuzco, Peru.
Los demonios en los tejados se estremecen
al paso de la Virgen.

En la “Diablada de Oruro”, que se presenta en el Carnaval,
hoy rara vez tiene lugar el didlogo, en el pasado era una
Comedia Sagrada, de la cual se conserva la version que
recogio J. E. Fortan el afio de 1953 del bailarin Zendn
Goitia, quien retenia de memoria un corto texto denomi-
nado “El relato”. El segundo texto es el recogido por el
escritor orurefio Ulises Pelaez*®, que en su primer acto
parece provenir del original de Goitia.

El primer acto, donde cada personaje se identifica,
transcurre entre Lucifer, Satanas y San Miguel, mas el coro
de demonios, pues el coro de angeles, si es que existia, ha
desaparecido de la danza quedando tan sélo Miguel. En el
segundo acto se inicia la lucha. En el tercer acto, que tiene
lugar en la puerta de la Iglesia del Socavon, “el Angel” llama
a cada demonio dando lugar a que cada uno se autodefina.
La autodefinicion de Luzbel es asi: “Yo Luzbel, elegante
principe de estos angeles rebeldes, en las alturas soy el astro
poderoso, que por mi soberbia encolericé al Supremo, hoy padezco
mi altivez, vengo amontonando mundo sobre mundo, porque el
mundo para mi no es nada y todo el mundo es mi morada, no
sabéis que devoro con mis colmillos de oro, a los gusanillos de la
tierra que penetran en las ricas minas de oro y plata...”.

La danza de los demonios se conoce en el norte del
Per( desde el siglo XVIII como lo testifica el dibujo ilumi-
nado que estd en el manuscrito del Obispo Martinez
Compafién, donde los demonios que luchan con San
Miguel son siete. En Lambayeque (Per(), la danza de “Los

EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACION DE LA FIESTA

diablillos”, que representa a los siete pecados capitales,
también tiene un texto (fig. 42).

La representacion de la lucha entre San Miguel y los
demonios era parte de muchas obras teatrales; esta en el
drama Rapto de Proserpina y Suefio de Endimion del
“Lunarejo”, el cual fue escrito hacia 1640 en Cuzco. El
tema muestra un asunto propio de la teologia cristiana
expuesta en términos de la mitologia clasica. Proserpina,
que representa el Alma, es seducida por Plutén (Lucifer)
y llevada a los Infiernos, pese a que ella era la amada de
Endimion, que es la personificacion de Cristo. La obra
esta destinada a los indigenas, pues esta escrita en quechua.

El demonio se auto describe asi:

En mi condicion del que lo puede todo
atemoricé al Universo.

Al rayo representante de la brasa ardiente
desde la nube hice brotar

Tan pronto como yo piso el suelo

tengo que estremecer los hogares;

hago temblar la tierra,

El otorongo salteador

se humilla por donde camino

El Océano con sus peces

y la calurosa yunga con sus hijos
Unicamente a mi me estan mirando

55



............ Las Dominaciones, las Virtudes,

El oro en las entrafias de la tierra juntamente con las Potestades vuelan:
la plata en el interior de las rocas los demaés sus alas queman,
para mi se muestran (figs. 43, 44 y 45) las estrellas parpadean

Los principados comienzan a desplazarse,

Asi, el demonio se muestra con las caracteristicas que también allf los arcangeles,
tiene hoy el “Tio” de la mina, dador de riquezas. Tiene la y el dngel, incitindose mutuamente
fuerza de Pachacamac que es quien hace temblar la tierra, aqui y all4 caen...
y como lllapa, el sefior del rayo. Aqui Espinoza Medrano, i
“El Lunarejo”, ha querido que el auditorio identifique a Alli el guerrero llamado Miguel.
este demonio con aquellas fuerzas naturales que bajo la e
advocacion de diferentes dioses eran adoradas en los Andes. “Quién como Dios” diciendo corre,
Contra este demonio, que se llama Plutén, lucha San pisa encima de mi cabeza,
Miguel acompariado de las jerarquias angélicas que son mi cuello golpea con el acero,
descritas asi: con su chumpi me destroza el craneo

Fig. 41b. Diablo de Paucartambo con méascara de felino. Representa “la ira”. Fig. 42. Dibujo de un grupo de danzantes con siete demonios “pecados capitales” y
San Miguel. Fue encomendado por el Obispo de Trujillo Baltasar Martinez Compafién,
afio de 1779.

56 LAFIESTA EN EL TIEMPO

Yo



En la segunda jornada de esta obra
teatral hay una danza de los demonios que
es lo anico que ha quedado, pero que da
testimonio de como entraron angeles y
demonios en el imaginario del hombre
andino.

Finalmente este tema también ha sido
llevado a un cuento para nifios y jévenes
con el titulo de “La pluma de Miguel”, la
accion se desarrolla en el altiplano y en el
Salar de Uyuni y las luchas entre angeles
y demonios se da por la posesién de la
conciencia humana que tiene la forma de
una bola de cristal®.

Fig. 43. Vista del Salar de Uyuni al atardecer.

Fig. 44. La “China Supay” que representa la lujuria,
en una versiéon moderna que la muestra en varias
danzantes.

Fig. 45. El Arcangel San Miguel en el Salar.

EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACION DE LA FIESTA




DIOSES Y SANTOS COMPARTEN LA ESCENA

No puede pasar desapercibido el hecho de que para la
transicion de los mitos precolombinos a la fe catdlica se
utilizara como puente la mitologia clasica, producto del
humanismo imperante. Por ello, los dioses y los héroes de
la antigliedad comparten el escenario histérico y religioso
con los santos. En Potosi, el afio de 1624, con motivo de
la canonizacion de San Ignacio de Loyola se alzaron altares
en las esquinas de las calles, representando alternativamente
escenas mitoldgicas y religiosas. El historiados potosino
Arzans de OrsUa y Vela describe los “teatros” que se levan-
taron para esta ocasion. Estos elementos estaban unidos
entre si por calles hechas con enramadas de “frescuras™.
Los temas fueron: a) En la plazuela de la Cebada, San Pedro
y varios Papas. b) En la otra esquina, el Cerro de Potosi
personificado por un indio. ¢) En la plaza de San Lorenzo,

Fig. 46. San Sebastian en la procesién de “Corpus” el afio de 1976 donde puede verse
el &rbol natural al que se le han sujetado varios oros vivos.

58

Elias en el Monte Carmelo con Santa Teresa. d) En San
Agustin, un globo con una doncella que representaba a
Potosi. e) En la esquina Lusitana, San Benito. f) En la
esquina de la Lechuga, sobre la plaza del Regocijo, los
cuatro elementos. g) En la esquina del Hospital Real, Santo
Domingo. h) En la esquina de la Comedia, las cuatro partes
del Mundo. i) En el cementerio de la Merced, San Francisco
recibiendo los estigmas. j) En la plazuela del Rayo, las doce
sibilas. k) En el Hospital de San Juan de Dios, San Agustin.
) En la esquina del juego de pelota, Apolo y las Musas. m)
En la otra esquina de la pelota, San Pedro Nolasco. n) En
la esquina de los Herreros, el Juicio de Paris. o) En el
Cementerio de San Francisco, San Francisco de Paula. p)
En la calle Imperial o de los sastres, los dioses de la anti-
guedad. q) En el Empedradillo, entrando a la Plaza del
Regocijo, San Ignacio. r) En la esquina del tambo, los Incas.
s) En la esquina del cementerio de Santo Domingo, San
Juan de Dios. t) En la esquina de la Compafiia, los reyes
de Espafia desde Fernando el Catdlico hasta Felipe IV.

La antigliedad clésica estaba representada por “Apolo y
las musas”™; en el tablado de los dioses estaban Neptuno,
Venus y Juno; también estaban representadas las “Sibilas”,
aunque estas tenian una connotacion cristiana por consi-
derarse que ellas ya anunciaron la venida de Cristo. De los
grupos inspirados en la antigliedad clésica, el que mas
interesante resulta es el del “Juicio de Paris”, hecho con
estatuas de bulto y tamafio natural.

Esta procesion con sus “arcos”, sus “teatros” y sus calles
de aromaticas enramadas nos muestran a Potosi en lo mejor
de sus dias. A través de las esquinas mentadas podemos
constatar la existencia de un tambo, de la calle de lusitanos
—nombre con el que ocultaban su origen los judios—y del
famoso empedradillo donde terminaron violentamente sus
dias Vicurias y Vascongados®.

Los “teatros” se armaron con estatuas de bulto. Merece
hacerse hincapié en algunas de las escenas como la de los
“cuatro elementos” que también estaba ligado a un concepto
humanistico. Arzans describe asi este tablado: “estaba puesta
por sus famosos artifices la maquina de los cuatro elementos: el
aire, que estaba en forma de un hombre con cuatro rostros y el
cabello erizado, soplaban sus bocas furiosamente haciendo gran
ruido, el viento que con grandes fuelles lo formaban desde una
parle oculta, el fuego estaba en forma de un caracoleado rayo
ardiendo y despidiendo con artificio un incendio de llamas; la
tierra era un globo de arboles, flores y animales... el agua era una
mar donde estaban... muchos navios y varios peces”.

En las fiestas, entre las imagenes que muestran un
concepto occidental del mundo, con sus héroes cristianos,
dioses greco-romanos y reyes de Espafia, aparecen siempre
los Incas?.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



CUZCO: LA PROCESION DE CORPUS EN VIVO

Un anélisis de la escultura virreinal nos muestra como
en la busqueda de una representacion lo mas proxima
posible a la realidad empezaron a borrarse los limites que
separan las imagenes de los seres vivos. La siquis de la
sociedad virreinal, se esforzaba al méaximo en su busqueda
de Dios, imaginaba la presencia de éste, de la Virgen y de
los santos en la vida cotidiana, testimonio de lo cual nos
dejan los escritos de los misticos de los siglos XVI al XVIII.
El hombre barroco se comportaba ante la imagen como
ante un ser vivo, le dirigia la palabra, la increpaba y le hacia
llegar sus suplicas. Para mayor veracidad, a las iméagenes se
les colocaban ojos de vidrio, cabellos naturales y, en ocasio-
nes, dientes naturales; algunas imagenes eran articuladas
y la mayoria de ellas posee un lujoso ajuar del que disfrutan
en las diferentes ocasiones

Este alternar con las imagenes, y su capacidad de “vivir”,
también se hace patente en algunos actos publicos como
ocurre, aun hoy, en la procesién de “Corpus Christi” en
la ciudad de Cuzco. Flores Ochoa estudia detalladamente
esta festividad desde sus antecedentes incaicos, cuando el
Inca bajaba a la plaza de Huaycapata precedido por las
momias de sus antepasados®. En esta singular procesion,

Fig. 47. Lienzo de la procesion de
“Corpus” en Cuzco con el “carro”
de la parroquia de San Sebastian
que esté atado a un arbol natural.

EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACION DE LA FIESTA

que exalta las diferentes parroquias de indios, y dada la
proximidad del Corpus con la fiesta del Inti Raymi, algin
autor sugiere que los santos de cada parroquia sustituyen
a la momia del Inca respectivo.

Considerando el aporte indigena a esta fiesta, hay que
destacar el trato con los cuerpos momificados al que estaban
acostumbrados los indigenas pre-conquista, coincidente
con la proximidad a la muerte, propia del barroco espafiol.
Momias y estatuas se combinan para dar continuidad a un
evento tan importante como la procesién de “Corpus
Christi”.

La unién de lo vivo y lo estatuario se evidencia en la
procesion de “Corpus” en los loros vivos amarrados al arbol
donde esta sujeta la imagen de San Sebastian (figs. 46, 47).
La imagen de San Crist6bal tiene, para mayor verismo,
dientes naturales que, dada la magnitud del santo-gigante,
son de pollino. La Virgen de Belén, como una “palla”, luce
entre sus joyas el “topu” de oro que le regald el Inca Sayri
Tupac (figs. 48, 49).

Las iméagenes bajan de las respectivas parroquias a acom-
pafar a la Virgen que las espera en la Iglesia de Santa Clara,
desde donde todos partiran a la Catedral para la procesion.
Estas imagenes suelen comportarse como seres vivos, 10s

59

Yo



santos se saludan mutuamente, se visitan y algunos de ellos,
caso de San Sebastian y San Jerénimo, “compiten” en una
descomunal carrera llevados por sus respectivos fieles, después
de la cual el vencedor acompafiara a Maria en la procesion.

Para la fiesta del “Corpus Christi”, Cuzco se convierte en
un gran teatro donde las imagenes recrean un “juego de
titeres” durante nueve dias; en este tiempo, la gente canta,
danzay hace musica, amén de comer en la plaza principal el

famoso “chiruicho” regado con chicha. El plato consiste en
el conejillo de indias bien adobado, acompafiado de maiz
tostado y algas, tradicion que parece provenir de tiempos del
incario.

La serie de lienzos que consagra la “procesion de Corpus”
de antafio fue encomendada por el Obispo Mollinedo, hacia
1680, probablemente al pintor Basilio de Santa Cruz que
trabajaba en la Catedral.

Fig. 48. La Virgen bajo un parasol como una “Coya” segun el uso de las mujeres incas
nobles. Un angel sujeta el parasol.

60

Yo

Fig. 49. Una fiusta protegida por un parasol que sujeta un enano. Museo Histérico
de Cuzco.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



LA HISTORIA INDIGENA

Mucho se ha escrito sobre la Tragedia de Atahuallpa,
publicada hace varios afios por JesUs Lara®, la cual ain hoy
se representa en Oruro durante el Carnaval. Suele ser parte
de la “Danza” de los Incas. En la actualidad, la danza es
muy popular pero la representacidn se da rara vez. En el
drama que se representa actualmente en Oruro, el texto se
recita en quechua y algunos personajes, como el rey de
Espafia y Coldn, llevan mascaras de alambre que les dan
un aspecto fantasmal. Ellos solo estan presentes en la mente
de los espectadores pues pertenecen a otro tiempo y otro
lugar.

El historiador potosino Arzans Orzla y Vela dice que
el afio de 1554, en las fiestas en honor de Santiago y la
Virgen, se representaron en la Plaza Mayor de Potosi ocho
comedias, cuatro de las cuales estan descritas. Tenian como
tema: el origen de los Incas, los triunfos de Huayna Capac,
la tragedia de Huéscar y la muerte de Atahuallpa. Indica

el cronista que estas comedias se escribieron en verso, en
idioma castellano con el indiano, en ellas se exalta al
fundador del Imperio y se reinen los principales hechos
de la historia incaica, aunque muestra a Atahuallpa como
usurpador y asesino de su hermano, probablemente para
justificar asi su muerte.

Estas obras se volvieron a poner en escena el afio de
1590 pues el historiador Arzans dice que se representaron
“las cuatro famosas comedias” con ocasion del estreno del
templo de la Compafiia de Jesus y vuelven a mencionarse
el afio 164125, Con el tiempo las cuatro comedias primitivas
se alteraron, pues en el siglo XVI11I se incluyen en ellas a
los Incas de Vilcabamba.

JesUis Lara encontrd cuatro manuscritos de esta obra;
en dos de ellos, que parecen derivar de un original comadn,
los personajes se expresan en castellano y quechua, los
otros dos estan escritos solamente en quechua. Lara reputa
como auténtico el manuscrito de Chayanta, que esta fechado
en 1871, y supone que esta obra es la descrita por Arzans.

v -

Fig. 50. La “Tragedia de la muerte de Atahuallpa” que se representa en Oruro el lunes de Carnaval. En primer plano Pizarro y Colén, este dltimo con una rejilla en la cara lo que le

da un aspecto fantasmal. Es el personaje ausente que tiene una presencia simbélica.

EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACION DE LA FIESTA

61

Yo



Fig. 51. Un Inca danzando.

62

Yo

Nosotros pensamos que es una trascripcion de fines del siglo
XVIII, con evidentes alteraciones, y que esta ligada a la gran
rebelion indigena (1781). El manuscrito de Chayanta tiene
anacronismos que delatan la época; asi, indica que estas
obras fueron usadas como propaganda politica (figs. 50 y
51).

La muerte de Atahuallpa en la obra teatral y en algunas
obras pictdricas, donde es decapitado, nos muestra altera-
ciones propias de la tradicion popular. Para comprender
estos cambios hay que pensar en la relacion con el mito de
Incarri, donde el Inca pierde su cabeza y la unién de ésta
con el cuerpo significa tanto la resurreccion del Inca como
la reconstitucion del Imperio. Esto indica que no so6lo los
espafioles sino también los indigenas utilizaron el teatro
para moldear la historia; mientras los espafioles muestran
a Atahuallpa como usurpador y lo juzgan por mandar a
matar a su hermano Huéscar, los indigenas lo valoran
relacionandolo con sus jefes revolucionarios (afio 1781).
Segun Flores Galindo, en la conciencia popular hubo una
identificacion de Atahuallpa, que fue muerto por estrangu-
lamiento, con Tupac Amaru I, que fue degollado?.

El drama de la muerte de Atahuallpa se representd en
varios lugares de Perd y Bolivia. En Lima, se puso en escena
el afio de 1890 y a principios de este siglo todavia se repre-
sentaba en Puno. Hoy también se representa en el pequefio
pueblo de Yarvicolla, cerca de Oruro y hasta hace muy poco
podia verse en el pueblo de Paria (Oruro)®*. Manuel Burga
nos da un testimonio muy antiguo sobre esta representacion,
cuando el cacique de Mangas, Carlos Callan Poma, es acusado
de haber practicado danzas y cantos idolatricos en el afio de
16627,

Asi como las obras teatrales relacionaban a Atahuallpa
con los rebeldes de 1781, cuando la rebelion indigena fue
sofocada se escribieron algunas piezas de teatro en honor
de los vencedores. Pedro Nolasco Crespo escribio “Loa al
mérito del Brigadier Sebastian de Segurola”, quien fue el
defensor de La Paz cuando ésta estuvo cercada por las tropas
de Tupac Katari. Esta pieza fue puesta en escena en la Plaza
Mayor de La Paz e intervienen en ella el “Mérito” y los
Partidos de Larecaja, Chulumani, Sica-Sica, Pacajes, Omasuyos
y Apolobamba, provincias que agradecen a Segurola el
haberlas protegido.

El papel de los indigenas en la fiesta se introdujo en las
obras de carécter religioso; asi, se incluye un inca en una
pieza sobre los Reyes Magos. Por otra parte, estan los parla-
mentos del Incarri® y la inclusion de dioses prehispanicos
(sol y luna) en la danza de los turcos que acompafian a
Santiago y que tiene lugar en el valle del Colca.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



EL ESTRADO: CARROS Y ALTARES

La ciudad barroca es un gran escenario; Bonet Correa
en su estudio de la fiesta nos dice: “El lugar abierto pero a la
vez cercado de la plaza es sin ningtin género de duda, dentro de la
ciudad, el méas apto para una fiesta. Cuando la plaza es amplia
y regular y su arquitectura se dispone en balcones y miradores
dispuestos para que en ella se coloquen comodamente gran nlmero
de espectadores, la plaza es como una edificacion teatral, una
especie de corral de comedias de grandes dimensiones...?”.

En la actualidad hay un escenario festivo intacto: el
pueblo de Paucartambo, cerca del Cuzco, donde se realiza
la fiesta de la Virgen del Carmen, y también la ciudad del
Cuzco, donde se realiza la procesion de “Corpus Christi”.
Pucartambo es un pueblo del siglo XVIII al que se accede
por un puente denominado de Carlos I, que aisla el
conjunto urbano del medio circundante. El Cuzco, donde
tiene lugar la procesion de Corpus, conserva su vieja fisono-
mia. A las plazas, o portales de iglesia, donde se realizan los
principales actos de las fiestas, llegan los carros triunfales y
en sitios sefialados se construyen altares frente a los cuales
tienen lugar determinados actos.

Los carros, que fueron elementos indispensables en las
procesiones, responden a una imagen conceptual de ellos,
materializada en la pintura. Estos carros pictéricos, que
podemos ver en las iglesias de Achocalla, Jesis de Machaca
y Guaqui, estan concebidos en tres planos: celeste, terrenal
e infernal. Estan tirados por angeles, santos o los evangelistas
gue a veces se representan por sus animales simbdlicos. El
tema central suele ser la apoteosis de la Eucaristia o de la
Virgen, sostenidos por la monarquia espafiola, mensaje

EL CONTROL DE LO IMAGINARIO: LA TEATRALIZACION DE LA FIESTA

politico que induce a través de este medio visual el respeto
por la corona espafiola como defensora de la fe. Cerca del
carro suelen ponerse las cuatro partes del mundo y debajo
de él los herejes. A veces el tema es protagonizado por una
orden, como la franciscana.

Asi, el que en el Imperio Romano fue carro guerrero y
en el Renacimiento carro festivo, se convierte en un carro
trascendental que sintetiza el mundo cristiano, con la huma-
nidad, guiada por la Iglesia Catdlica, que esta representada
por sus santos y defendida por la monarquia espafiola. Con
el tiempo, el carro queda reducido a una simple columna,
sobre la que se coloca la Eucaristia o la Inmaculada, defendida
por el rey de Espafia del ataque de los turcos.

Los arcos festivos, esencialmente perecederos, permiten
ensayar en ellos la decoracion de portadas, donde se llevan
a la piedra las papayas, naranjas y monos que en forma
natural, vemos en los altares callejeros. La similitud de las
portadas del “barroco mestizo” con los arcos efimeros que
se levantaron en siglos pasados, es notable®.

Edwin Palm, al estudiar el urbanismo indiano, enfatiza
la importancia de la fachada-retablo. Ella sintetiza y fija lo
gue nacié en los altares efimeros capaces de acoger toda
fantasia. Depurada ya la decoracién, la portada nos entrega
algo permanente, no ya perecedero como en la fiesta barroca.
No ocurre lo mismo con los carros, la mayor parte de los
cuales desaparecid, lo que si queda es el escenario urbano
por donde carros y bailarines transitaron, y nos quedan las
danzas y el mimo, aungue se haya perdido casi completamente
todo el parlamento. También nos quedan las iméagenes,
producto de una mente colonizada que atn busca estatuas
parlantes y méviles en las festividades religiosas de hoy.

63



NOTAS

Este trabajo fue presentado al Simposio sobre “La fiesta”
realizado en Santiago de Chile con los auspicios de la
Universidad Catdlica y de la UNESCO.

10
1
12

13
14
15

64

Ejemplificada en el capitulo anterior.

GISBERT (1980) pag 89, fig. 24. Al respecto, ver el libro de TRISTAN
PLATT Los guerreros de Cristo, La Paz, 1996.

ARZANS. Tomo IIl, pég. 50.

El historiador Arzans no consigna el texto, que probablemente se
ha perdido.

Para el Gran Poder, ver ALBO-PREISWERK (1986), para Oruro,
ver GISBERT (1989).

BEYERSDORFF, pég. 24.

RAEZ RETAMOSO, MANUEL. “Los ciclos ceremoniales y la
percepcion del tiempo festivo en el Valle del Colca (Arequipa)”,
en ROMERO (comp.) Musica, danzas y mascaras en los Andes.
Lima, 1993, pég. 269 ss.

IBIDEM pag 330.

CALDERON DE LA BARCA Obras completas, Dramas. Madrid.
1945.

Publicada en Teatro de Siempre (Ed. Aguilar, 1970).
Ver Teatro de siempre.

Ver Juan de Espinosa Medrano en L.A. SANCHEZ Tomo IIl, pég.
114 y ss.

GISBERT (1968) pag. 37.
FORTUN (1961) pag. 9 - 11.

GISBERT “Rubens, Calderon de la Barca y la simbologia barroca
en Arquitectura Andina”.

16

18

19
20
21

22
23

24

25
26

26a

27
28
29
30

MESA-GISBERT (1977) pag. 86 y ss.
VILLASANTE (1979) pg. 197 y ss.

Reproducido en FORTUN (1961), pag. 12 y ss. El texto de Peléez
publicado en 1988 difiere parcialmente del de Goitia, recogido por
J. E. Fortdn.

MESA ISABEL “La pluma de Miguel”. Alfaguara. La Paz 1998.
ARZANS, Tomo I, pag. 398.

La reparticion del azogue proveniente de Almadén (Espafia) o
Huancavelica (Pert) dio lugar a grandes reyertas entre dos bandos,
los poderosos vascongados y el bando formado por otros espafioles
como castellanos y andaluces, mas los criollos. Estos Ultimos usaban
un sombrero hecho de lana de vicufia por lo que se los conocia
como “vicufias”.

ARZANS, op. cit.

“La fiesta de los cuzquefios: la procesion del Corpus Christi” en
FLORES OCHOA (1990) pag 102y ss.

LARA (1957), reeditado en 1989 por Amigos del Libro, Cochabamba,
y por “Ediciones del Sol” Buenos Aires. Trata extensamente el tema
WACHTEL (1976). Ver GISBERT (1968) péag. 40 y ss.

ARZANS, 11, pag. 86.
FLORES GALINDO pég. 65.

BEYERSDORFF me dio la informacion sobre la representacion de
Paria.

BURGA pég. 395.

OSSIO (1973). Ver trabajos de Arguedas y Franklyn Pease.
BONET CORREA pég. 65.

MESA-GISBERT (1982). Tomo I, pag. 177 y ss.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



il RUBENS,
CALDERON DE LA BARCA'Y
LA SIMBOLOGIA BARROCA



INTRODUCCION - SINTESIS

LOS CARROS TRIUNFALES Y EL APARATO TEATRAL

LA OBRA DE CALDERON DE LA BARCA EN EL VIRREINATO DEL PERU
LOS TRIUNFOS DE RUBENS

LOS CARROS TRIUNFALES EN LA PINTURA VIRREINAL

EL AUTO SACRAMENTAL: EL VALLE DE LA ZARZUELA DE CALDERON



INTRODUCCION - SINTESIS

I siglo XVII es el siglo del barroco, expresion
de una cultura cristiana emanada del Concilio
de Trento que presupone, en lo pictérico, el
rechazo al desnudo y a la fabula mitoldgica.
Como contraparte se desarrolla hasta limites insospechados,
el gusto por el emblema, el jeroglifico y las composiciones
alegéricas. En todos los casos se trata de una “sabiduria”
oculta propia de las minorias de la sociedad renacentista,
que se populariza en el siglo XVII. Segin Gallego es “una
cultura que busca en lo esotérico, en la iniciacion reservada de
unos cuantos... lo mas delicioso de sus goces mentales...”.

Los signos utilizados para expresar conceptos, son
previamente aceptados por la colectividad, que los usa para
realizarse plasticamente. En el mundo hispanico post-
tridentino estos signos son los emblemas, los jeroglificos
y las alegorias. Para Orozco Covarrubias, que es un erudito
“seicentista” espafiol, “Emblema” es la “pintura que significa
aviso debajo de una o muchas figuras”, “Jeroglifico”, a su vez
es una pintura que esconde una intencién moralizante.
Ambos, el emblema y el jeroglifico se interrelacionan y
confunden. Por altimo, tenemos la “Alegoria”, figura que
mediante atributos se puede identificar con un concepto
abstracto, como la virtud o el vicio.

No es facil analizar este arte que se comunica mediante
signos nacidos, por una parte, en el mundo cléasico y, por
otra, en la patristica cristiana. Juzgar este arte bajo los
supuestos de la critica contemporanea seria lesionar grave-
mente la posibilidad de comprender, no solo el arte en si,
sino a la sociedad que lo produce.

RUBENS, CALDERON DE LA BARCA Y LA SIMBOLOGIA BARROCA

Sabemos que el arte barroco buscaba conmover y asom-
brar al espectador y por este medio, convencer. Este asombro
persiste en el espectador del siglo XX ante obras que se nos
presentan extrafias, “curiosas”, como dirian los cronistas
virreinales. Tal el caso de varios lienzos pintados en el
altiplano boliviano, entre 1680y 1710, por Leonardo Flores
y su discipulo Juan Ramos, ambos activos en pueblos
situados a orillas del lago Titicaca, como Guaqui y Jesus
de Machaca. Los cuadros representan el “Triunfo de la
Eucaristia” y el “Triunfo de la Inmaculada” y estan dispuestos
a pares. Evidentemente derivan de los Triunfos de Rubens,
pintados para la tapiceria de las Descalzas Reales de Madrid.
Estas composiciones han sufrido una transformacion, de
manera que entre el esquema propuesto por Rubens y los
cuadros andinos hay, no solo variantes compositivas, sino
una transposicion de simbolos. Los disefios de Rubens,
como su “Triunfo de la Eucaristia”, presentan la siguiente
disposicion: un Carro arrastrado por angeles, que lleva la
alegoria de la Iglesia con el céliz en la mano, uncidos al
Carro —en posicion de vencidos sujetos al vencedor— van
la Astronomia, la Filosofia, la Naturaleza, la Ciencia y las
razas exdticas. Las otras composiciones de “Triunfos”
guardan estructura similar.

En los lienzos altiplanicos el Carro esta ocupado por
los fundadores de érdenes y los doctores de la Iglesia, mas
la monarquia espafiola como sustentadora del dogma
correspondiente (ya sea la Eucaristia o la Inmaculada). Sin
duda, son obras de intencién politica donde el Estado se
muestra fuertemente ligado a la iglesia lo que, en cierto
modo, le asegura la fidelidad de sus catolicos subditos. Este
grupo de santos y reyes en las composiciones andinas tiene

67



el lugar que ocupa la Iglesia en la composicidn rubeniana.
La Ciencia, la Filosofia, etc., estan sustituidas por los
herejes, ya no uncidos al carro sino bajo sus ruedas. A veces
se coloca en este mismo lugar al mundo, demonio y carne.
Las razas exoticas se sustituyen por las cuatro partes del
mundo entonces conocido: Europa, Asia, Africay América.
Seres infernales forman el cuerpo del Carro, concretamente
una Sirena (simbolo del pecado) y un Dragén. En el segundo
lienzo del par, ya sea sobre la Eucaristia o sobre la Inmacu-
lada, un Tritdn hace pareja con la Sirena.

Pensamos que existe un grabado que sirvié de modelo
a nuestros pintores, pero, aun asi, éste no basta para explicar
la intencion del lienzo, sobre todo en la parte infernal. Por
esto tenemos que recurrir a textos escritos —historicos y
literarios— para llegar a una completa identificacion de los
signos. En esta busqueda encontramos un Auto Sacramental
de Calderon de la Barca titulado “El valle de la zarzuela”
el cual permite explicar las figuras del Dragon y la Sirena
y el papel de los cuatro continentes.

Fig. 52. Uno de los “carros” dibujados por Caudi.

68

LOS CARROS TRIUNFALES Y EL APARATO
TEATRAL

De la relacion entre teatro y artes plasticas nos habla
Francastel en su libro “La realidad figurativa” cuando
estudia la fiesta mitoldgica del quattrocento. Al describir
la fiesta de Mayo en Florencia explica como algunos episo-
dios se hallan vinculados con los “Triunfos” de Petrarca
obra que, a su vez tiene su transposicion plastica en el
Triunfo que Piero de la Francesa pinté para Federico
Montefeltro y su mujer. Francastel nos dice que la fiesta
del Mayo florentino era “un verdadero cortejo de carros de
carnaval, los ‘edifizzi’ (o carros), salian cada afio al cuidado de
las parroquias o cofradias. Esos carros se detenian en las plazas
de la ciudad y los actores que los acompafiaban ofrecian el tema
del edificio”. Finalmente Francastel dice: “Importa aqui
comprobar que en Florencia, a mediados del siglo XV, los cortejos
de carros alegéricos no solo existian en las paredes pintadas al
fresco de los palacios o en los versos de algdin Poliziano, sino que
los artistas no hacian mas que copiar paso a paso, con plumay
pincel sinceros, lo que pasaba ante sus ojos™ (fig. 52).

Esta fiesta manierista, de gran trascendencia en Europa,
fue vista por muchos soldados espafioles que, estando en
Italia, pasaron luego a Indias, como ocurre con Francisco
de Carvajal lugarteniente de Gonzalo Pizarro, y con €l otros
varios. A influencia de ellos y de un sinndmero de eruditos,
entre los cuales ciertamente se contaban los jesuitas, la
fiesta de “Carros Triunfales” pas6 a América.

Los Carros Triunfales eran caracteristicos de la Procesion
de Corpus Christi; usualmente cada uno de ellos aclaraba
su significado con una “Loa”, que era una pequefia pieza
teatral, de tipo alegdrico. Otro tanto ocurria en los desfiles
que se realizaban con ocasion de la exaltacion al trono de
algiin nuevo monarca; tal ocurre en 1789, afio en que tiene
lugar en Lima, una procesion de cinco carros con motivo
de celebrar la asuncion al trono de Carlos IV. Cada carro
se acompafio de una loa. Hay una obra impresa en Lima,
de la que existe un solo ejemplar citado por Vargas Ugarte,
en la que se copian las loas que acompariaban a cada carro
en el citado desfile?. Esta costumbre viene de antiguo, asi
en 1716 al paso del Arzobispo Morcillo Rubio de Aufion
por Potosi, con destino a Lima a donde iba a hacerse cargo
del solio virreinal, se hace un desfile nocturno cuyo motivo
central era un carro alegorico sobre el Cerro de Potosi; el
sentido y significado de este se aclaraba en una loa que
recitaba un nifio vestido de mitayo. El hecho fue descrito
por el agustino Juan de la Torre. El desfile fue pintado por
Pérez de Holguin®. Si retrocedemos alin mas en el tiempo,
estan los Carros que aparecen en la “fiesta de justas y cafias”

LA FIESTA EN EL TIEMPO



i
-

*NM P
\\\\\(..\ : I,Rr

;é

Fig. 55. Carro del “Triunfo de la Eucaristia” en la Iglesia San Francisco (Cochabamba). Bajo la primera rueda, el mundo, la carne y el demonio. Junto al carro las cuatro partes

del mundo, América la primera. En el carro los Franciscanos sustentando la Inmaculada. Tiran del carro los simbolos de los evangelistas.

69

Yo

RUBENS, CALDERON DE LA BARCA Y LA SIMBOLOGIA BARROCA



que se realiza para celebrar a la Virgen de Guadalupe, en
Potosi, el afio de 1601. Alli se presenta un Carro con el
Principe de las Tinieblas sentado en un trono y acompafiado
por Prosepina. El carro, que termina en pavesas, pasto de
los cohetes y las llamas, estaba tirado por serpientes. El
personaje que hacia de Demonio o Rey del Tartaro una
vez separado del carro se encadend a los pies de la Virgen
y al dia siguiente fue llevado en procesion®.

Todo esto nos habla de la estrecha relacion que existe
entre los carros Triunfales y el teatro. Ambos, los carros en
su parte formal y el teatro en el contenido, son trasladados
al lienzo, y en tal forma han llegado hasta nosotros sin que
alcancemos a comprender del todo su importancia y su
significado.

LA OBRA DE CALDERON DE LA BARCA
EN EL VIRREINATO DEL PERU

Sin duda Calderdn fue el autor teatral que gozé de
mayor popularidad en el Virreinato de Peru tanto en el
siglo XVII como en el XVIII. Sus obras se presentaron en
Lima, Potosi, Buenos Aires, Arequipa, etc. Entre las obras
de Calderon representadas pueden citarse “Lances de Amor
y Fortuna”, “Las armas de la hermosura”, “Afectos de odio
y amor” y “La vida es un Suefio™. En el inventario del
teatro de Buenos Aires de 1792 se citan tres libros de obras
de Calderdn y la musica para la comedia “Las armas de la
hermosura™®. La importancia de Calderon se infiere de
gue no se nombre en el citado inventario ningln otro autor
del siglo de oro y s6lo se lo menciona a él, junto a Ramén
de la Cruz, quien por entonces estaba en boga’. Casi en el
siglo X1X, sube a escena “Casa con dos puertas es mala de
guardar” y “La gran Cenobia”; esto muestra que Calderén
no pierde actualidad, desde las primeras décadas del siglo
XVIII en que representan “Vado y divisa de Le6nido y
Marfisa” y “Ni amor se libra de amor”,
obra que se representd en Buenos Aires, Arequipa y
Huancavelica®. El entusiasmo por Calderdn durante el siglo
XVIII nos muestra cuan grande debid ser su influencia
cuando estaba vivo y en el culmen de su gloria.

Ademas de sus obras teatrales, Calderén compuso textos
para Gperas; asi en Lima, se representd en 1701 “La purpura
de la Rosa”, dpera con texto de Calderon a la que puso
musica Tomas de Torrejon y Velasco, quien vino al Perd
con el Virrey Conde de Lemos®. La obra ya se habia estre-
nado en Madrid (1660) con musica de Juan Hidalgo™. El
autor se basaba en los desgraciados amores de Venus y

70

Adonis™. En cuanto a los Autos Sacramentales podemos
decir que en Lima se representd, entre otros, “El gran
Teatro del Mundo”.

Del predicamento que Calderdn tenia en Cuzco baste
decir que el Obispo Mollinedo, quien tanta influencia
tuvo en el area andina, fue parroco de la Almudena antes
de venir a Indias y conocido sacerdote en la Villa de Madrid
y en la Corte. El dio su “aprobacion” a la Tercera Parte de
Comedias del célebre poeta espafiol don Pedro Calderdn
de Barca. En la edicion de 1687, Mollinedo alaba a Calderdn
en los siguientes términos: “y siendo el Autor, tan estimado
y aplaudido en las mas Naciones de Mundo... cualquier aprobacion,
0 censura mia quedard muy corta, solo se decir, que continuamente
le quisiera estar oyendo, porque la eficacia en sus razones, y
lenguaje en el hablar, cede a toda ponderacion”*2. Mollinedo
fue obispo del Cuzco entre 1664 y 1669.

Respecto a la Audiencia de Charcas, hoy Bolivia, Cal-
derdn escribié su drama sagrado “La Aurora de
Copacabana” que fundamentalmente trata de la introduc-
cion de la Virgen a orillas del lago Titicaca para desterrar
el culto al Sol y a un famoso idolo preincaico llamado
Copacabana que alli se adoraba. El tema, por su importan-
cia, merece un estudio especial, pero cabe indicar su valor
en cuanto muestra el contacto del dramaturgo con el Nuevo
Mundo. Probablemente el drama fue escrito para la intro-
duccion de la Virgen de Copacabana en Madrid, a donde
Ilegd llevada por el chuquisaquefio Miguel de Aguirre,
fraile agustino y confesor del Virrey Mancera en cuya
compafiia fue a Espafia cuando el Virrey volvio a la corte
al finalizar sus funciones. A través de Aguirre, Calderén
conoceria la obra del cronista Fray Antonio de la Calancha
sobre Copacabana la cual sirvié al dramaturgo para com-
poner el argumento de su drama, en el que incluye también
la llegada de Pizarro a Tambez y el triunfo de los espafioles
en Cuzco sobre las tropas de Manco Inca'.

Las decoraciones para las obras de Calderdn de la Barca
estuvieron a cargo de Juan Rizzi. Se trabajaba con ricas e
ingeniosas tramoyas que fueron introducidas en la corte
de Madrid por dos italianos: Cosme Lotti y Caccio del
Bianco™. Rizzi se ocup6 del montaje teatral hasta 1673,
afio en que ya estaba separado del trabajo y ocupaba su
lugar el valenciano José Caudi®™ quien debia gran parte de
su fama a la preparacion de los carros para las fiestas que
se realizaron en Valencia el afio de 1662 en honor a la
Inmaculada; de este evento queda un libro que se publico
en 1963, escrito por J. B. Valda, en él se describen los
carros y altares callejeros acompafiandose el texto con
ilustraciones; algunos de los dibujos son del propio Caudi.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



Los carros tienen un lejano ascendiente en los “Trionfi”
del renacimiento cuatrocentista y un antecedente mas
cercano en los Caros Triunfales de Rubens. Los dibujos
de Caudi fueron importantes en la pintura del Virreinato
Peruano.

LOS TRIUNFOS DE RUBENS

En base a la conocida tradicion italiana de la “Giostra”
y los “Trionfi”, Rubens cred una serie de composiciones
que, abandonando la temética pagana, estan inmersos en
el espiritu de la Contrarreforma; estas composiciones que
en su mayoria exaltan la Eucaristia se desarrollan en forma
de Carros Triunfales.

Los Triunfos de la Eucaristia de Rubens son una serie
de cartones realizados para los tapices que dond Isabel
Clara Eugenia, Gobernadora de los Paises Bajos, al Con-
vento de las Descalzas Reales de Madrid. Rubens hizo los
disefios entre los afios de 1625y 1626 y los tapices fueron
tejidos en Bruselas en el taller de Jan Raes. Se ha supuesto
que los disefios tuvieron asesoramiento teoldgico y que
responden al poema aleg6rico de Lope de Vega “Triunfos
Divinos” (1625)".

Los Triunfos de Rubens son: “Triunfo del Amor Divino”,
“Triunfo de la Fe Eucaristica sobre la Idolatria” y “Triunfo
de la Verdad Eucaristica sobre la Herejia”. Estas composi-
ciones tuvieron gran difusion a través de los grabados que
de ellas se hicieron. Las composiciones muestran la figura
del protagonista sobre el respectivo carro que unas veces
va tirado por simples caballos y otras por angeles; a estos
carros van uncidos los vencidos: Ignorancia, ldolatria,
Ciencia, etc.; a su vez las ruedas arrollan a todo aquello
que signifique mal como la “Furia” o la “Discordia”. La
composicién se completa en la parte superior con un
rompimiento de gloria. Los carros barrocos de las proce-
siones tienen como punto referencial esta serie aungque
existen otros, no ya compuestos con fines pictoricos, sino
destinados a ser llevados a la realidad, como el boceto
hecho por Rubens para la procesién que tuvo lugar en
Amberes el afio de 1638% al cual tendremos que referirnos
al tratar de los carros triunfales pintados en las iglesias a
orillas del lago Titicaca. En el pueblo de Huanoquite,
cercano a Cuzco, hay una copia textual del cuadro de
Rubens el “Triunfo de la Fe sobre la Ciencia” (Fig. 53) .

Ciertamente, Calderdn conoci6 estas composiciones
de Rubens y al propio pintor el afio 1628, cuando éste
estuvo por segunda vez en Espafia. También conocid las

RUBENS, CALDERON DE LA BARCA Y LA SIMBOLOGIA BARROCA

composiciones de Caudi quien muestra influencia del
pintor flamenco en los carros que disefi6 para la festividad
de la Inmaculada realizada en Valencia (1662), los cuales
a su vez trascenderan en América, concretamente en el
Cuzco. Tampoco fue ajeno a estas composiciones Mollinedo
y Angulo, Obispo de Cuzco, que quiso retratarse junto a
un “Carro Triunfal Eucaristico” que se pint6 para la Iglesia
de San Blas. En el sencillo carro est4 sentado un Nifio
Jess que porta el céliz eucaristico, el carro arrolla a la
muerte, al mundo y a Cupido que se representa junto al
amor carnal. El carro es tirado por cuatro corderos y
delante de €l van el obispo y su sobrino, a la sazén parroco
de la Iglesia de San Blas.

Fig. 53. Carro alegérico, dibujo de Pedro Pablo Rubens.

71

Y



LOS CARROS TRIUNFALES
EN LA PINTURA VIRREINAL

Donde mayor aceptacion tiene este tipo de composicio-
nes es en el altiplano pacefio, alli hay ocho enormes lienzos
con Carros Triunfales, cuatro en Guaqui, dos en Machaca
y dos en Achocalla; seis de estos cuadros muestran el Triunfo
de la Eucaristia y el de la Inmaculada. Existen en Bolivia
dos més, alusivos al Triunfo de la Orden Franciscana (La
Paz y Cochabamba), uno de ellos con referencia especifica
a la Audiencia de Charcas (hoy Bolivia)®®. En Pert s6lo
conocemos dos lienzos con carros alegoricos, el de Huano-
quite (cerca de Cuzco) que copia una composicion de
Rubens y un pequefio Triunfo de la Eucaristia con el retrato
de Mollinedo en la ciudad de Cuzco. Aungue con un
concepto un tanto diferente, hay que considerar también
los cuatro carros de la procesion de Cuzco.

Todas estas composiciones, con excepcion de las cuz-
quefias, responden a un programa preestablecido que
muestra el Carro Triunfal tirado por angeles y evangelistas.
Las ruedas del carro aplastan al vencido; éste es segin los
casos, el “dragdn infernal” (Achocalla), “Mundo Demonio
y Carne” (composiciones franciscanas), “herejes” y las
“cuatro partes del mundo” (Guaqui y Jesus de Machaca).
A los cuatro continentes generalmente se los considera
comprometidos con la idolatria. No escapa Europa a este
concepto ya que también tuvo gentilidad y paganismo. Las
composiciones franciscanas elevan los cuatro continentes
hacia el carro para recibir las ensefianzas de Cristo.

El carro, en sus versiones mas antiguas es relativamente
simple, pero en las méas barrocas es sumamente elaborado;
entre sus ruedas y formando parte de él hay una serpiente
o0 dragdn que enrosca su cola con la de una Sirena. El carro
suele llevar también una figura bifronte, a la manera de
Jano, que habiamos interpretado como el destino que se
realiza con el paso del tiempo, con la suma del pasado y el
futuro; sin embargo, de acuerdo al bosquejo de Rubens
para el Carro de la Procesion de Amberes, la figura bifronte
—en este caso UNa mujer auriga— representa la Providencia.
Ambos conceptos se funden y la Providencia viene a ser la
version post-tridentina del Destino.

LOS CARROS TRIUNFALES EN EL AUTO
SACRAMENTAL “EL VALLE DE ZARZUELA”
Entre los elementos esenciales de los Carros Triunfales

alegoricos esta un ser infernal personificado por el Dragén,
la Serpiente o la Hidra de siete cabezas, todos representan

72

al mal y, en Gltima instancia a Lucifer (f.249-250). Las
cabezas de la Hidra son los siete pecados capitales. Este ser
infernal se enlaza con una Sirena que es el simbolo del
pecado.

En “El valle de la zarzuela” de Calderdn (obra escrita
en 1655)" intervienen el Demonio, la Culpa (protagonista),
la Gracia, el Hombre, las Cuatro Partes del Mundo y un
Principe, que es Cristo, y en cuya accion le acompafian los
Santos Juanes. La obra presenta cuatro carros desarrollan-
dose en cada cual un episodio. Se inicia con una invocacion
gue hace el Demonio para gque se presente la Culpa la cual
es “Parto de la mujer y la serpiente”. Lo que explica por qué
la Culpa, o Sirena, tiene cuerpo de mujer y cola de sierpe.
El autor aclara, mas adelante:

“Ambrosio, sobre David
te da nombre de SIRENA”. (fig. 54)

Cuando ingresa el primer carro al tablado, éste se
describe asi: “Abrese el pefiasco, y vese en el primer cuerpo una
hidra grande, de siete cabezas, y sobre ella la Culpa... y la hidra
ha de estar sobre ruedas”. Esta indicacion parece explicar los
lienzos del altiplano que en su Carro Triunfal presentan
una hidra como la descrita por Calderdn que es un mons-
truo de siete cabezas que pare a la Culpa en forma de
sirena. Esta, a su vez, es producto del parto de la “mujer”
que concibio de la Serpiente. Tanto en el Auto de Calderén
como en la pintura de Guaqui es la Serpiente-Hidra la que
pare a una Serpiente-Sirena. Se trata de figuras alegdricas
y poéticas que procuran mostrar desde diferentes angulos,
la relacion demonio-pecado, serpiente-culpa, hidra-sirena,
etc. El texto de Calderdn nos dice:

me salié un monstruo tan fiero,
que nunca le vio mayor

la esfera del Universo

de coronadas cabezas

estaba todo compuesto;

y aun no era horror tener

(si de sus sefias me acuerdo),
como vulgo de los monstruos,
muchas cabezas un cuerpo,
tanto, como que rasgando

las escamas de su pecho

aborto de sus entrafias

otro monstruo horrible y bello,
que por alma de sus iras

estaba encerrado dentro.

Este pues, con rostro humano
y humana voz, su veneno
empez0 a espaciar al mundo”

LA FIESTA EN EL TIEMPO



: r. ' *-.L.
BT 15 W )

¥
= s B 3
: 4l e
PRI I MRS L SO L4~ e ca L

-

Fig. 54. Detalle del “carro alegérico” de Jesls de Machaca, mostrando a la Sirena que representa “La Culpa”.

El monstruo horrible y bello es la Sirena o Culpa que
esparce su veneno a las cuatro partes del mundo conocido,
aunque luego estos continentes son redimidos y convertidos.

Los cuatro carros de la obra estan presentes en el tablado
y echan a andar en el momento en que los personajes
actuan. Las indicaciones del texto nos dicen que: “Del primer
carro sale EUROPA, a lo romano... Del segundo carro sale ASIA,
a lo judio...Del tercero (carro) sale AMERICA, a lo indio... Del
altimo carro sale AFRICA, a lo moro”. EI demonio hace un
brindis y explica:

Las cuatro partes del mundo (fig. 55)
ya convidadas se ven,

pues de su voz atraidas

sedientas vienen a ser

del tésigo de la CULPA

complices...

La primera parte del Auto Sacramental concluye con
la lucha entre la Culpay la Gracia. El segundo carro que

RUBENS, CALDERON DE LA BARCA Y LA SIMBOLOGIA BARROCA

sale a escena es un barco; el texto indica; “Esta musica se
oye en la nave, y dando vuelta con salva y chirimias, se ven en
ella el PRINCIPE, el BAUTISTA, el EVANGELISTA”, EL
PRINCIPE (que es Cristo) esta representado como un cazador
con arcabuz. La CULPA y el DEMONIO dialogan en hermosos
versos que muestran el renacer de la Naturaleza ante la aparicion
de Cristo.

EI DEMONIO pregunta a la NATURALEZA.
¢Qué hay en ti para que alegres,

a pesar de escarcha y nieblas,

renazcan todas tus flores?

... {Qué hay en ti, agua,

cuando tus ondas hielas,

no ufana con que sean vidrios,

las vas elevando a perlas?

En este idilico ambiente que rememora los misticos
jardines de la pintura virreinal, se presenta el tercer carro

73

Yo



cuyo tema es la caza de la fiera —que es la Culpa—. Esta se
oculta en la “selva” junto al “Demonio” que vestido con
piel de ledn representa al “le6n rugiente” de las escrituras.
El texto dice: “En el carro del jardin habra un arbol, y una cruz
entre las ramas, y el Principe hace que sube a él, y salen las cuatro
partes del mundo hablando entre si...”. Cuando el “Principe”
(Cristo) ha subido a la cruz se ve al “hombre” luchando
con la fiera (culpa o pecado) y es entonces que Cristo desde
el arbol-cruz dispara y hiere a la “Culpa”. Vencida ésta,
triunfa la “Gracia” que es la amada del “Principe”. Segin
la doctrina cat6lica la gracia se recibe por medio de la
eucaristia por ello el ultimo carro tiene la apariencia de un
“Triunfo Eucaristico”.

Calderdn de la Barca declara por boca del demonio
que este mundo donde vivimos es un campo (selva lo llama)
inculto y desértico lleno de abrojos y espinas. Por ello el
titulo “El valle de la zarzuela”. Y el autor explica:

............... quiero

darle el nombre de una selva,
reducida a una alqueria
pobre, pues una ZARZA
(por ser la planta mas seca,

Ié

mas arida y mas inutil,

mas escabrosa y sangrienta

de cuantas en ella nacen)

blasén de sus cotos sea”.

Y afiade:

La eligieron, porque fuera

Decir de LAGRIMAS VALLE,
Lo mismo que si dijeran,

EL VALLE DE LA ZARZUELA.

Asi el Auto Sacramental nos trae a una serie de imagenes
que han sido plasmadas en la pintura virreinal. EI complejo
significado de estas pinturas con carros triunfales, barcos
simbdélicos y jardines misticos, se explica en esta obra que
presenta cuatro carros: a) La hidra y la sirena, b) La nave
en el mar de las tribulaciones, ¢) El jardin mistico con la
cruz al centro, d) El Triunfo de la Eucaristia y la Gracia.

La puesta en escena de los Autos Sacramentales fami-
liarizd al publico en la alegoria méas extrema; pudiendo
conjeturarse que lo que hoy se muestra oscuro y es campo
exclusivo de eruditos, estaba al alcance de todos. Asi “El
valle de la zarzuela” de Calderdn es la puerta que permite
ingresar al pensamiento que inspir6 las composiciones de
Guagqui, Machaca y Achocalla.

LA FIESTA EN EL TIEMPO



NOTAS

Este trabajo ha sido presentado por Teresa Gisbert al XLIV
Congreso de Americanistas, realizado en Manchester, al
“Simposio de Iconologia” y forma parte de la publicacion
que se realiza en México bajo la coordinacion de la Dra.
Elisa Vargas Lugo, México 1987.

FRANCASTEL PIERRE pég. 280 y ss.

VARGAS UGARTE 1956, Tomo X, pag. 252.
MESA-GISBERT 1977, pag. 185 ss.

OCANA pég. 346.

SANCHEZ L. A. pag. 36; TRENTI ROCAMORA pég. 4849 y 217.
TRENTI ROCAMORA pég. 103 ss. 110.

IBIDEM.

IBIDEM pég. 402.

GRABACIONES ANGEL N. 3008 texto de Stevenson.
SUBIRA pég. 345.

STEVENSON pég. 23y 24.

IBIDEM pég. 39.

CALDERON 1945 pég. 392 ss.

PEREZ SANCHEZ pég. 266.

IBIDEM.

SEBASTIAN pég. 173.

PHAIDON EDITION. RUBENS.

MESA - GISBERT 1977 pag. 167.

CALDERON 1945, péag. 699 ss.

© 00 N oo 0o b~ W N e

L N O
© © N o o M w N P O

RUBENS, CALDERON DE LA BARCA Y LA SIMBOLOGIA BARROCA

75



BIBLIOGRAFIA

ALBO-PREISWERK. Los Sefiores del Gran Poder. La Paz 1986.

ARZANS Y VELA BARTOLOME. Historia de la Villa Imperial de
Potosi. 3 vol. Providence 1965.

BALTRAN AUGUSTO. Carnaval de Oruro. Ed. Universitaria. Oruro
1956.

BEYERSDORFF MARGOT. Historia y drama ritual en los andes
bolivianos. Ed. Plural. La Paz 1987.

BONET CORREA ANTONIO. La fiesta barroca como practica del
poder. En “El arte efimero en el mundo hispanico”. UNAM. México1983.

BURGA MANUEL. Nacimiento de una utopia. Muerte y resurreccion
de los incas. Lima 1988.

CALDERON DE LA BARCA PEDRO. Obras completas. Dramas.
Aguilar. Madrid 1945.

Obras completas. Autos Sacramentales. Aguilar.

Madrid 1945.

CANEPA KOCH GISELA. Los chunchu y las palla de Cajamarca en
el ciclo de la representacion de la muerte del Incaen ROMERO 1993.

CRESPO ALBERTO. Esclavos negros en Bolivia. La Paz 1977.

CRUZ ISABEL. La fiesta metamorfosis de lo cotidiano. Universidad
Catdlica de Chile. Santiago 1995.

DEAN CAROLYN. Los cuerpos de los Incas y el cuerpo de Cristo.
Universidad de San Marcos. Lima 1999.

FORTUN JULIA ELENA. La danza de los diablos. La Paz 1961.

FLORES GALINDO ALBERTO. Buscando un Inca. Identidad y
utopia en los Andes. Lima 1987.

FLORES OCHOA JORGE. EI Cusco, resistencia y continuidad. Cuzco
1990.

FRANCASTEL PIERRE. La realidad figurativa. Buenos Aires 1970.

GALLEGO JULIAN. Visién y simbolos de la pintura espafiola del
siglo de oro. Aguilar. Madrid 1972.

GISBERT TERESA. Iconografia y mitos indigenas en el arte. La Paz
1980.

Esquema de la literatura virreinal en Bolivia.

UMSA. La Paz 1968.

El paraiso de los pajaros parlantes. La Paz 1999.
GISBERT TERESA Y MESA JOSE DE. Arquitectura Andina. Emb.
de Espafia. La Paz 1997.

GONZALES BRAVO ANTONIO. Mdsica, instrumentos y danzas
indigenas en “La Paz en su IV centenario”. Tomo Ill. La Paz 1948.
GRUZINSKY SERGE. La colonizacion de lo imaginario. FCE. México
1991.

La guerra de las imagenes. FCE. México 1994.

GUAMAN POMA DE AYALA FELIPE. Nueva crénica y buen gobierno.
Siglo XXI. México 1980.

LARA JESUS. Tragedia del fin de Atawallpa. Cochabamba 1957.
MACERA PABLO. La pintura mural andina. Lima 1993.

MAZA FRANCISCO DE LA. La mitologia cléasica en el arte colonial
de México. UNAM. México 1968.

MENESES TEODORO. La muerte de Atahualpa. Universidad de San
Marcos. Lima 1987.

MERCADO MELCHOR MARIA. Album de paisajes, tipos humanos

RUBENS, CALDERON DE LA BARCA Y LA SIMBOLOGIA BARROCA

y costumbres de Bolivia (1841-1859) Ed. Bco. Central de Bolivia.
Estudio Gunnar Mendoza. La Paz1991.

MESA JOSE DE GISBERT TERESA Historia de la pintura cuzquefia.
Buenos Aires 1962. Lima 1982.

Escultura virreinal en Bolivia. La Paz 1972.

MILLONES LUIS Actores de altura. Ensayos sobre el teatro popular
andino. Lima 1992.

Per( colonial. De Pizarro a Tupac Amaru Il. Lima
1995.
OCANA DIEGO DE. Un viaje fascinante por la América Hispana
del siglo XVI. Ed. Alvarez. Madrid 1969.
OROZCO DIAZ EMILIO. El teatro y la teatralidad del barroco.
Barcelona 1969.
PANOFSKY ERWIN. El significado de las artes visuales. Ed. Infinito.
Buenos Aires 1970.
PEASE FRANKLYN. Los Gltimos Incas del Cuzco. Alianza América.
Madrid 1991.
PEREZ SANCHEZ ALFONSO. José Caudi, un olvidado artista deco-
rador de Calder6n. En Goya. N. 161-162.Madrid 1981.
PLATT TRISTAN. Los guerreros de Cristo. Ed. ASUR. Plural, La Paz
1995.
PORTUGAL ORTIZ MAX. La esclavitud negra en las épocas colonial
y nacional de Bolivia. Instituto Boliviano de Cultura. La Paz 1977.

RIBERA LAZARO DE. Descripciones exactas e historia fiel de los
indios, animales y plantas de la provincia de Moxos. (1786-1794)
Madrid 1989.

ROMERO RAUL. Musica, danzas y mascaras en los Andes. Universidad
Catolica del Per(. Lima 1993.

ROSALES LUIS. El sentimiento del desengafio en la poesia barroca.
Madrid 1966.

SANCHEZ LUIS ALBERTO. La literatura peruana, 6 vol. Ed. Guarania.
Asuncion 1951,

SOUX MARIA LUISA. El culto al apéstol Santiago en Guaqui. La
danza de moros y cristianos y el origen de la morenada. En “Estudios
bolivianos” N. 10. UMSA.. La Paz 2002.

SQUIER GEORGE. Peru, incidents of travel and exploration in the
land of the Incas. Nueva York 1877.

SEBASTIAN SANTIAGO. Contrarreforma y barroco. Alianza Editorial.
Madrid 1981.

STEVENSON ROBERT La purpura de la rosa. Lima 1976.

SUBIRA JOSE. Historia de la msica espafiola e hispanoamericana.
Barcelona 1953.

TAYLOR GERALD. Ritos y tradiciones de Huarochiri. IEP. Lima
1987.

TRENTI ROCAMORA. El teatro en la América colonial. Buenos
Aires 1947.

VARGAS UGARTE RUBEN. De nuestro antiguo teatro. Lima 1943.
Impresos peruanos. 10 tomos. Lima 1956.
VARIOS. La Paz en su IV Centenario. La Paz 1948.

VILLASANTE SEGUNDO. Paucartambo: provincia folkldrica. Ma-
macha Carmen. Cuzco 1979.

WACHTEL NATHAN. Los vencidos. Los indios del Per( frente a la
conquista espafiola (1530-1570). Madrid 1976.

7








